
Dejair Dionísio
Roziane Keila Grando
O R G A N I Z AÇÃO 

syntagma



2

Ancestralidades e 
Decolonialidades na 

Cultura Pop

Dejair Dionísio
Roziane Keila Grando

(  O R G A N I Z AÇÃO  ) 

Curitiba
15 de janeiro de 2026

syntagma



Capa > Daniele Ferreira Paiva
Projeto Gráfico> Daniele Ferreira Paiva, Guilherme Magalhães Carvalho
Diagramação > Ubiratã Brasill, Jonathan Figueiredo
Coordenação Editorial > Hertz Wendell de Camargo
Revisão > Chiara Bortolotto
Produção Eletrônica > Jonathan Figueiredo

Avaliação >  Textos avaliados às cegas e aos pares

Conselho Científico Editorial:
Dr. Antonio Lemes Guerra Junior (UEL)
Dr. Aryovaldo de Castro Azevedo Junior (UFPR)
Dra. Beatriz Helena Dal Molin (UNIOESTE)
Dr. José Ângelo Ferreira (UTFPR-Londrina)
Dr. José de Arimatheia Custódio (UEL)
Dra. Pollyana Notargiacomo (Mackenzie)
Dra. Vanina Belén Canavire (UNJU-Argentina)
Dra. Elza Kioko Nakayama Murata (UFG)
Dr. Ricardo Desidério da Silva (UNESPAR)
Dr. Marcos Henrique Camargo (UNESPAR)
Dra. Rafaeli Lunkes Carvalho (UNICENTRO)
Dr. Ralph Willians de Camargo (C. UNIVERSITÁRIO A. GURGACZ)

Dados Internacionais de Catalogação-na-Publicação (CIP)

AN538	     Ancestralidades e Decolonialidades na Cultura Pop/ Organiza-	
 	            ção: Dejair Dionísio, Roziane Keila Grando  –  Curitiba: Syn-	
                             tagma Editores, 2026.
	            158 p.
       
     	            ISBN: 978-65-83934-15-4

	            1. Ancestralidades.   2. Decolonialidades.   3. Cultura Pop.   I. 	
                      Título.   II. Dionísio, Dejair.   III. Grando, Roziane Keila.
 
	 CDD: 302.2 / 306

CDU: 659.3 / 316.7

Curitiba (PR), 15 de janeiro de 2026. 

Acesse: syntagmaeditores.com.br/livraria

Projeto Gráfico e Diagramação

Projeto de Extensão da UFPR

syntagma
GRA
PHUS

L A B O R A T Ó R I O  D E  D E S I G N



4

SU
MÁ
RIO



Prefácio 

Capítulo 1   

O afro é pop? Enredos do carnaval carioca 2025

Juliana dos Santos Barbosa

 

Capítulo 2

Filme de santo: a magia da análise fílmica

Eduardo Martins Zimermann Camargo

Capítulo 3

A dororidade rompe paredes

Ademir Barbosa Júnior, Jorge Luís da Hora de Jesus

Capítulo 4

Moda e decolonialidade: campo de tensão e disputas

Carla Cristina Siqueira Martins, Ana Caroline Siqueira Martins

12

09

21

32

44



Capítulo 5

Muito mais guerrilheiro que MC: 
o midiartivismo de Don L

Antonio Teofilo Pinheiro Neto

Capítulo 6

Heranças do silêncio, vozes da arte: análise 
discursiva da exposição “Espectros de Amorosidade” 
e o enfrentamento do apagamento racial

Danilo Pereira Domingos, Nadia Régia Maffi Neckel

Capítulo 7

Xica Manicongo, presente! A construção discursiva    
do passado e do futuro transcestral

Maxmillian Gomes Schreiner

Capítulo 8

Força feminina:  representatividade e   
decolonialidade no filme Moana 2

Marcia Costa Meyer, Ingarha Marya Gomes

Capítulo 9

Dos búzios às cartas: adaptação da mitologia dos 
orixás para um jogo de tabuleiro

Saulo Gomes Thimóteo

58

67

77

87

95



Capítulo 10

Umbanda, música pop brasileira e o rito       
audiovisual de MC Tha

Giovana Correa de Paula, Hertz Wendell de Camargo

Capítulo 11

Axé midiático: representações dos Orixás                       
na cultura pop

João Emerson da Costa, Rosival A. de Oliveira, Hertz Wendell de Camargo

Capítulo 12

O fandango caiçara da “Associação de Cultura  
Popular Mandicuera” e suas estratégias de 
permanência para as novas gerações 

Ana Paula dos Santos Coelho, Marcelo Garson

Organização

Autoras & Autores

105

116

136

149

151



8

HERTZ W.  DE CAMARGO

PRE
FÁCIO



9

PR E FÁCIO

A pesquisa das ancestralidades 
e decolonialidades na mídia

Hertz Wendell de Camargo1

Esta coletânea reúne pesquisas apresentadas no Grupo de Trabalho 

Ancestralidades e Decolonialidades na Cultura Pop, coordenado pelos 
cientistas culturais Dr. Dejair Dionísio (UEL) e Dra. Roziane Keila 
Grando (UFPR), integrado ao 3º ECONPOP – Encontro Nacional de 

Consumo e Cultura Pop, realizado na UFPR em junho de 2025. São 12 
capítulos originados das pesquisas apresentadas no GT, incluindo o 
texto inaugural da mesa de abertura, de Juliana Barbosa, que discute 
a potência simbólica do carnaval carioca e sua presença no imagi-
nário brasileiro.

Os trabalhos aqui reunidos evidenciam como ancestralidades 
negras, indígenas e latino-americanas, assim como abordagens 
decoloniais, têm ganhado força e visibilidade na cultura pop con-
temporânea. Ao circularem pelas mídias audiovisuais, pelas redes 
sociais, pela música, pela moda, pelos quadrinhos, pelos games e 
pelo entretenimento mainstream, esses temas passam a integrar, 
tensionar e reconfigurar o imaginário coletivo do país. As pesquisas 
do GT demonstraram que não se trata apenas de representações 
pontuais, mas de um processo contínuo em que a cultura pop se 
torna uma arena simbólica de disputas, afirmações identitárias, re-
construção de memórias e criação de novas narrativas sobre perten-
cimento, território, espiritualidade, corpo e poder.

Emanada dos meios de comunicação e historicamente marca-
da pelo diálogo entre referências eruditas e populares (da pintura 
ao cinema, da literatura à música, do teatro à dança) a cultura pop 

1 Coordenador geral do ECONPOP – Encontro Nacional de Consumo e Cultura Pop, 



10

constitui uma etapa posterior à cultura de massa. Ela dissolve fron-
teiras entre imaginário e realidade, entre original e reprodução, 
produzindo imagens que não apenas devoramos, mas que também 
nos devoram, nos atravessam e moldam sensibilidades, desejos e 
comportamentos. O pop cria discursos, intertextualidades, univer-
sos simbólicos e verdadeiras mitologias do consumo.

Hoje, sua presença se expande por campos como moda, games, 
quadrinhos, cinema, publicidade e novas tendências digitais. O con-
sumo (especialmente em sua forma hiperconectada e personalizada) 
torna-se o principal meio de circulação e permanência do pop, que 
se difunde de forma massiva, ainda que entregue individualmente, 
sobretudo pelas mídias e redes sociais. Nessa dinâmica, ancestrali-
dades e perspectivas decoloniais ganham novas camadas de sentido, 
alcançam públicos amplos e participam da formação de imaginários, 
que mesclam tradições, memórias, ativismos, espiritualidades e es-
téticas plurais.

O evento teve como propósito reunir pesquisadores do Bra-
sil e da América Latina que investigam esses fenômenos da cultura 
pop (brasileira, latino-americana ou global) e fomentar um debate 
científico qualificado sobre suas intersecções com o consumo. O 3º 

ECONPOP – Encontro Nacional de Consumo e Cultura Pop 
aconteceu entre 23 a 25 de junho de 2025, uma iniciativa do grupo 
de pesquisa ECCOS – Estudos em Comunicação, Consumo e Socie-
dade (PPGCOM-UFPR) e o SAPIENS - Observatório de Consumo 
e Economia Criativa (UFPR) com colaboração e equipe técnica dos 
alunos MULTICOM da Escola de Belas Artes da PUC-PR, criação e 
apoio do SINAPSE – Hub de Criação e Comunicação Estratégica da 
UFPR; e Produção Editorial do Graphus – Laboratório de Criação e 
Design Editorial, da UFPR.



Juliana dos Santos Barbosa

CAPÍTULO 1

O afro é pop? Enredos do 
carnaval carioca 2025



12

C A P ÍTU LO 1

O afro é pop? Enredos do 
carnaval carioca 20251

Juliana dos Santos Barbosa2

Conhecidas mundialmente pela beleza de seus desfiles, as escolas 
de samba do Rio de Janeiro ultrapassam a esfera artística e midiáti-
ca, representando um espaço de sociabilidade, coesão e construção 
identitária das comunidades em que atuam. No carnaval de 2025, 
a negritude foi tema predominante no grupo especial do carnaval 
carioca: 10 dos 12 enredos abordaram o tema, com destaque para as 
religiões afro-brasileiras. O fato gerou opiniões divergentes e virou 
debate público, repercutindo na mídia e nas redes sociais. 

Trata-se de uma tendência? O afro agora é pop? É algo inerente 
às escolas de samba? Neste trabalho defendo que o discurso afrocen-
trado nos desfiles constitui uma contranarrativa aos apagamentos e 
violências simbólicas que marcam a cultura negra brasileira. Para 
tanto, faço uma breve descrição dos enredos do carnaval de 2025, 
e, em seguida, apresento aportes teóricos norteadores da reflexão, 
reunindo pesquisadores que discutem as escolas de samba e a cul-
tura negra.

Os estudos de Hall (2003) subsidiam a compreensão do samba 
como cultura diaspórica; a obra de Simas e Fabato (2015) elenca 
aspectos históricos dos enredos no carnaval carioca; o pensamento 
Sodré (2017), contribui com o entendimento de que as formações 
sociais populares são territórios de produção de conhecimento. 
Considerando que, grande parte dos enredos tiveram como foco as 
religiões de matriz africana, trazemos aqui a pesquisa de Cláudia 
Alexandre (2022), que discute a relação intrínseca entre escola de 
1  Fala da mesa de abertura do III Encontro Nacional de Consumo e Cultura Pop.	
2 Doutora em Estudos da Linguagem. Docente do Departamento de Comunicação da 
Universidade Federal do Paraná (UFPR). E-mail: juliana.barbosa@ufpr.br



13

samba e religiosidade. E, por fim, retomo a concepção que tenho do 
samba como uma cultura marcada estrategicamente pelo discurso 
autorreferente (Barbosa, 2020). 

ENREDOS: UM BREVE HISTÓRICO

As primeiras escolas de samba do Rio de Janeiro surgiram no fi-
nal da década de 1920 e desfilavam, inicialmente, sem temas especí-
ficos. A partir da 1940, dois fatores interferem nessa dinâmica: 1) os 
desfiles passaram a ter um tema - cantado no samba e representado 
nas fantasias e alegorias; 2) a relação entre as agremiações carnava-
lescas e o Estado culminou na “exigência de enredos que tratassem 
de temas nacionais”, assumindo um caráter de “instrumentos civili-
zadores das massas”. (Simas e Fabato, 2022, p. 20 - 26). Assim, du-
rante alguns anos, as escolas de samba, formada majoritariamente 
por negros, contaram e cantaram a “história oficial”, ou melhor, a 
história dos brancos.

A hegemonia, contudo, nunca é absoluta, sendo sempre con-
testada pela experiência dos grupos minorizados. E foi assim que o 
panorama começou a mudar em meados de 1950, em um contex-
to de fortalecimento do movimento negro no Brasil e no mundo. 
Enquanto organismos que influenciam são influenciados pela so-
ciedade, as escolas de samba começaram a falar de negritude, com 
destaque para o enredo de 1960 da escola Acadêmicos do Salgueiro, 
sobre Quilombo dos Palmares, que se tornou um marco histórico 
neste sentido.  

Mas a história não é linear, e várias outras tendências temáti-
cas se desenharam nesses quase cem anos de trajetória. “Os temas 
desenvolvidos comportam dilemas, contradições, aparentes ana-
cronismos e notáveis desafios para quem quer estudar o assunto”, 
alertam Simas e Fabato (2022, p. 40). De enredos críticos a temas 
patrocinados, ou ainda os chamados enredos-CEP (subsidiados por 
prefeituras), os desfiles das escolas de samba envolvem uma com-
plexa dinâmica que não caberia discutir aqui. 



14

Para nossa discussão, é salutar compreender que as escolas in-
teragem dialeticamente com o contexto social e que alguns temas 
predominam em determinados períodos, impulsionados por fatores 
internos ou externos ao mundo do carnaval. Um exemplo foi a es-
cola Acadêmicos do Grande Rio que em 2022 ganhou o campeona-
to tendo Exu como enredo. Em um cenário marcado pelo racismo 
religioso, a atitude da escola foi determinante para que as religiões 
afro-originadas ganhassem mais espaço no carnaval.

OS ENREDOS 2025

As informações desta seção foram extraídas do Livro Abre Alas 
2025, publicação voltada aos julgadores dos desfiles e à imprensa 
especializada, com informações fornecidas pelas escolas de samba. 
O material é dividido em 3 volumes, um para cada dia de desfile, 
incluindo dados como o enredo e sua justificativa, a letra do sam-
ba-enredo e a justificativa de sua  melodia, imagens e descritivos 
de todas as alas, fantasias e alegorias, além da ficha técnica dos pro-
fissionais envolvidos na criação do espetáculo. A publicação está 
disponível no site a Liesa - Liga das Escolas de Samba do Rio de 
Janeiro3, e apresenta os enredos na ordem dos desfiles. 

No primeiro dia de desfiles, todas as escolas abordaram temas 
afrocentrados. A escola de samba Unidos de Padre Miguel desfi-
lou com o enredo “Egbé Iyá Nassô”, sobre a trajetória de Iyá Nassô, 
Francisca da Silva, escravizada que fundou o primeiro Candomblé 
do Brasil. Com o enredo Ómu Tútú ao Olúfon - água fresca para o 
senhor de Ifón”, a segunda escola foi a Imperatriz Leopoldinense, 
que fez o seu desfile baseado no itã que narra a visita de Oxalá a 
Xangô (itã é um relato da cultura iorubá que transmite conheci-
mento, valores e ensinamentos a partir de passagens míticas e bio-
gráficas associadas aos deuses do panteão africano). 

A Unidos do Viradouro foi a terceira escola a passar pela Mar-
quês de Sapucaí e seu enredo foi  “Malunguinho – o mensageiro de 

3 Site da Liesa https://liesa.org.br/carnaval/livro-abre-alas.html 



15

três mundos evocação à falange de malungos”, falando da Jurema Sa-
grada, uma das mais antigas formas de vivência espiritualista no Bra-
sil. A Estação Primeira de Mangueira foi a terceira escola da primeira 
noite de desfiles, com o enredo “À flor da terra: o Rio da negritude en-
tre dores e paixões”, sobre a história dos povos bantos, que constituí-
ram a maioria dos cerca de 1 milhão de indivíduos escravizados que 
aportaram em território carioca entre 1774 e 1831, deixando marcas 
profundas em suas formações religiosas, sociais e culturais. 

Na segunda noite dos desfiles, três das quatro escolas de samba 
passaram pela avenida com temáticas negras. A primeira foi a Uni-
dos da Tijuca, com o enredo “Logun-Edé: santo menino que velho 
respeita”. De acordo com o Abre Alas (2025), o enredo era “um de-
sejo antigo da comunidade da agremiação, que vê, na manifesta-
ção sagrada desse orixá, um espelho de si própria”, considerando 
aspectos simbólicos como suas cores, localização e data de criação. 
A segunda agremiação foi a Beija-Flor de Nilópolis, com o enredo 
“Laíla de todos os santos, Laíla de todos os sambas” homenagean-
do o sambista, cantor, compositor, carnavalesco, diretor e produtor 
musical autodidata Laíla - nome artístico de Luiz Fernando Ribeiro 
do Carmo. Homem negro, ligado ao candomblé, Laíla era diretor 
de carnaval da agremiação, e faleceu em 2021, em decorrência da 
pandemia de Covid-19.

A escola de samba Acadêmicos do Salgueiro, uma das pioneiras 
nas temáticas afro-brasileiras no carnaval carioca, teve como tema 
de seu desfile “Salgueiro, de corpo fechado”, trazendo como título 
do enredo uma expressão tipicamente brasileira, ligada à pluralida-
de da religiosidade nacional. A Unidos de Vila Isabel, que não tra-
balhou com a temática negra, desfilou com o enredo “Quanto mais 
eu rezo, mais assombração aparece” explorando histórias, lendas 
e mitos de assombrações, mergulhado no universo dos monstros, 
fantasmas, aparições e seres sobrenaturais. 

A terceira noite de desfiles na Sapucaí foi aberta pela escola de 
samba Mocidade Independente de Padre Miguel, com o enredo “Vol-
tando para o futuro - não há limites para sonhar”, propondo “uma 
viagem intergaláctica até sua estrela guia, onde ela se reconecta com 



16

o seu brilho mais intenso”. A segunda agremiação, Paraíso do Tuiutí, 
fez seu desfile inspirado no primeiro caso registrado de transfobia no 
Brasil, em que um escravizado nomeado Francisco Manicongo, que 
insistia em usar “vestes femininas” e “fazer papel de mulher”, foi acu-
sado de e feitiçaria à santa inquisição na Bahia no século dezesseis; o 
título do enredo foi “Quem tem Medo de Xica Manicongo?”.

A Grande Rio foi a penúltima escola a desfilar, com o enredo 
“Pororocas Parawaras - as águas dos meus encantos nas contas dos 
curimbós” sobre o Tambor de Mina da Amazônia paraense, um cul-
to extremamente híbrido, múltiplo e diverso. E por último, a Por-
tela fechou os desfiles do carnaval de 2025 homenageando um dos 
maiores expoentes da música brasileira, Milton Nascimento, dando 
destaque à negritude do artista.

ALGUMAS REFLEXÕES

Conforme afirmamos no início do texto, a predominância de 
temas ligados à negritude no carnaval de 2025 gerou posiciona-
mentos públicos divergentes. Enquanto o carnavalesco e pesquisa-
dor Milton Cunha afirmou em um vídeo nas redes sociais que a 
escola de samba é  “inteligência negra periférica” e, portanto, é lugar 
legítimo para temas ligados à cultura preta, o carnavalesco Paulo 
Barros declarou à imprensa4  que “ a maioria dos enredos desse ano 
são afros, tudo já foi visto e revisto, e eu posso te garantir que 90% 
de quem está assistindo o desfile não vai entender nada [...] é uma 
confusão danada. Sinto muito, eu não assimilo”.

Minha reflexão tem como eixo a concepção de que as escolas de 
samba são instituições da cultura popular brasileira, fundadas por 
sambistas majoritariamente negros. Nesta perspectiva, trago aqui a 
assertiva de Stuart Hall, de que a música constitui uma forma funda-
mental de “transmissão e herança cultural para o povo da diáspora 
negra” (2003, p. 343), com o intuito de afirmar que o samba e suas 

4 Folha de S. Paulo de 22 de fevereiro de 2025. Coluna de Mônica Bergamo, intitulada “Desfiles 
com tema afro são todos iguais”



17

agremiações carnavalescas são manifestações culturais que surgem 
na diáspora africana em terras brasileiras, como parte dos movi-
mentos de resistência dos povos escravizados. Essas manifestações 
culturais constituem, portanto, lugares de sociabilidade e memória 
da população negra brasileira.

E esses territórios do samba têm íntima relação com a religio-
sidade. Segundo Alexandre (2021), há uma complexa ligação entre 
o samba e as religiões afro-brasileiras, começando pelo surgimen-
to das escolas de sambas, marcado pela participação das “tias baia-
nas” que, em geral, eram mães de santo. E até hoje, há práticas que 
misturam símbolos católicos, da Umbanda e Candomblé, como o 
banho de ervas, a defumação e o benzimento do pavilhão nas es-
colas. A autora afirma ainda que “[...] o ritmo, o canto e a dança 
são essenciais para a vitalidade das expressões afro-brasileiras. Suas 
similaridades atestam que elas continuarão em permanente diálogo, 
com traços de uma mesma encruzilhada” (Alexandre, 2021, p. 181).

Transcendendo o aspecto musical, o samba tem um legado de 
saberes e tradições, que vão da leitura crítica do cotidiano até o co-
nhecimento filosófico de suas canções. Sodré (2017, p. 12) entende 
que a filosofia, como paixão de pensar, não está restrita aos cânones 
da academia, mas acontece em “formações sociais às quais, por efei-
to do espírito colonial, se negou a possibilidade de reconhecimento 
de um autônomo pensamento endógeno”. A escola de samba é uma 
dessas formações sociais citadas por Sodré, e boa parte de sua pro-
dução de conhecimento, baseada principalmente na oralidade, está 
registrada nas letras dos samba. Em meus estudos sobre o discurso 
desse gênero musical, afirmo que “o samba é, provavelmente, o gê-
nero musical brasileiro com o maior número de canções autorrefe-
rentes” (Barbosa, 2020).  

Entendo essa tendência metalinguística como fonte de constru-
ção de identidade, pois falando do seu contexto e suas vivências, o 
sambista conta sua própria história de forma protagonista. Trata-
-se de uma contranarrativa aos apagamentos propositais do sistema 
colonialista, que ocultou e/ou atribuiu estigmas negativos à cultura 
afro-brasileira. Desta forma, quando a escola de samba fala das re-



18

ligiões afro-originadas, ela está falando de seus fundamentos, reve-
lando sua complexidade. E, se o tema não é de fácil entendimento 
para uma parte do público, é porque esta história foi negligenciada. 
E, neste sentido, a escola de samba está cumprindo seu papel de dis-
seminar esses conhecimentos.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Para além do carnaval (pensado como evento), a temática negra 
nas escolas de samba (pensada como instituição) faz parte da sua 
identidade, e impacta na construção de memória e no fortalecimen-
to do sentido de pertencimento. Há quem veja nessas agremiações 
carnavalescas apenas a dimensão lúdica dos desfiles, sem enxergar 
o que de fato elas são: complexos culturais contemporâneos onde 
são elaborados e disseminados (de forma massiva e comunitária) 
repertórios capazes de construir e sustentar o sentimento de comu-
nidade, carregando questões de herança cultural. 

O samba é uma cultura afro-originada, portanto, quando a es-
cola de samba fala de negritude, ela está se autorreferenciando, for-
jando sua identidade para além e contra a ideologia colonialista. E, 
mesmo quando o tema é outro, a ancestralidade negra não deixa de 
estar presente em uma série de elementos fundantes dessas agre-
miações: seja na ala das baianas, seja nas cores de cada escola ou nas 
baterias que remetem aos seus orixás.

Inspirada pelas palavras de Claudia Alexandre (2021), para 
quem as escolas de samba também são terreiros sagrados, finalizo 
este texto refletindo sobre o quanto esta característica das escolas 
de samba foi historicamente negligenciada em função do racismo 
e de interesses comerciais. Cabe ainda pontuar que a temática ne-
gra esteve presente em diferentes períodos históricos na trajetória 
dos desfiles das escolas de samba, sem gerar grandes polêmicas. Mas 
quando o foco se deu sobre a religiosidade, a polêmica foi contun-
dente. Talvez esteja aí uma das faces mais espinhosas do racismo.



19

REFERÊNCIAS

ALEXANDRE, Claudia Regina. Orixás no terreiro sagrado do samba: 

Exu & Ogum no candomblé da Vai-Vai. Rio de Janeiro: Fundamentos do 
Axé, 2021.

BARBOSA,  Juliana S. Sambas autorreferentes: a estética diaspórica na 
obra de Nei Lopes. In: Marcele Aires Franceschini; Jefferson Campos; 
Hertz Wendell de Camargo. (Org.). Literatura, das Artes e das 

Etnicidades. 1 ed. Londrina: Syntagma, 2020, p. 133-148. Disponível 
em: https://syntagmaeditores.com.br/livraria/literatura--artes-e-
etnicidades

HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Org. Liv 
Sovik. Trad. Adelaine La Guardia Resende et al. Belo Horizonte: Editora 
UFMG; Brasília: Representação da UNESCO no Brasil, 2003.

LIVRO ABRE ALAS 2025. Disponível em https://liesa.org.br

SIMAS, Luiz A.; FABATO, Fábio. Pra tudo começar na quinta-feira: 
o enredo dos enredos. Rio de Janeiro. Morula, 2015.

SODRÉ, M. Pensar Nagô. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017.



Eduardo Martins Zimermann Camargo

CAPÍTULO 2

Filme de santo: a magia da 
análise fílmica 



21

C A P ÍTU LO 2

Filme de santo: a magia da 
análise fílmica

Eduardo Martins Zimermann Camargo1

Macumba, ainda hoje, é uma palavra que assusta. Deixa de orelha 
em pé os mais temerosos que, diante de qualquer despacho na en-
cruzilhada, não hesitam em chutar a maldita-cuja. É um termo im-
preciso e misterioso. Segundo Pierre Verger (2012, p. 23), a desig-
nação em questão foi utilizada no Rio de Janeiro para denominar as 
cerimônias africanas. Em outras regiões os rituais são diversos, bem 
como o título: candomblé, xangô, tambor de mina, etc. Porém, as-
severa Alexandre Cumino (2015), “hoje, nenhum culto afro-brasi-
leiro se identifica como Macumba” (p. 17). A expressão enigmática, 
entretanto, permanece na boca do povo. 

Para muitos, a denominação é empregada de forma pejorativa. 
Menciona Edison Carneiro (2008), “Cumba é jongueiro ruim, que 
tem parte com o demônio, que faz feitiçaria, que faz macumba, reu-
nião de cumbas” (p. 12). Para outros, é a afirmação da resistência de 
um povo. Ressalta, por sua vez, Arthur Ramos (1940), “Umbanda 
pode ser feiticeiro ou sacerdote [...] ou ter a significação de arte, logar 
de macumba ou processo de ritual” (p. 114-115). Aqui, emprega-se o 
conceito à vista da segunda interpretação, isto é, território de mani-
festação artística e cultural. Já que, salientam Luiz Antonio Simas e 
Luiz Rufino (2018, p. 5), “Kumba também designa os encantadores 
das palavras, poetas”, e acrescentam, “macumba seria, então, a terra 
dos poetas do feitiço”. Ou seja, chuta que é poesia.

1 Mestre em Comunicação e Doutorando pelo Programa de Pós-Graduação da Universidade 
Federal do Paraná (UFPR), e-mail: emz.camargo@mauolhado.com.



22

Neste cenário, o cinema popular brasileiro ofereceu-se como 
morada dos encantos da macumba. Eduardo Coutinho, Glauber 
Rocha, José Mojica Marins e Nelson Pereira dos Santos são apenas 
alguns dos autores que flertaram com os feitiços e encantaram as 
telas. Para investigar tal cinema, contudo, revela-se a necessidade 
de desenhar metodologias e instrumentos de pesquisa específicos, 
através de leituras atentas aos termos das “gramáticas do encante” 
(Rufino, 2019). 

Assim sendo, inspirando-se na abordagem de Alexandre Astruc 
(1948), sugere-se o nascimento não de uma “caméra-stylo”, como 
menciona o autor, mas de uma outra forma de representação. Esta, 
distancia-se do traçado da literatura européia para aproximar-se do 
riscado da mitologia dos orixás. Em determinada vertente do cine-
ma brasileiro, manifesta-se uma Câmera-Pemba onde, parafraseando 
Astruc (1948), “a mise-en-scène não é mais um meio de ilustrar ou de 
apresentar uma cena”, mas um verdadeiro ponto riscado, em que “o 
autor escreve com a câmera”, como a entidade escreve com a pemba.

METODOLOGIA E MORFOLOGIA

Há traços que favorecem o estudo da forma e da formação de 
um tipo de filme de santo, permitindo advogar uma estrutura nar-
rativa peculiar inspirada na mitologia dos terreiros. Vladimir Propp 
(2001, p. 15) abriu caminho para esta abordagem ao questionar, “se 
não soubermos comparar os contos maravilhosos entre si, como 
estudar os laços existentes entre o conto e a religião, como com-
parar os contos e os mitos?”. Neste sentido, em conformidade com 
o folclorista, buscou-se isolar as partes constituintes de narrativas 
fílmicas segundo o método por ele proposto, ou seja, ressaltando as 
funções desempenhadas pelos personagens, pois assim “obteremos 
como resultado uma morfologia, isto é, uma descrição do conto ma-
ravilhoso segundo as partes que o constituem, e as relações destas 
partes entre si e com o conjunto” (Propp, 2001, p. 16). 

Dessa maneira, observou-se, mais do que a transcrição da forma 



23

do conto maravilhoso para as telas do cinema, a manifestação de ca-
tegorias profundamente enraizadas na cultura brasileira, atuando na 
destemida afirmação de uma estrutura narrativa distinta. Para Vladi-
mir Propp (2001, p. 36), funções não previstas em sua obra são raras, 
“trata-se, na realidade, ou de formas incompreensíveis devido à falta 
de elementos de comparação, ou de formas tomadas de contos que 
pertencem a outras categorias (anedotas, lendas etc.)”, afirma então, 
“serão definidos como elementos obscuros, e designados por Y”. 

Depara-se com tais elementos obscuros aquele que investiga o 
cinema popular brasileiro. Percebe-se nesta cinematografia algu-
mas peças tomadas do conto maravilhoso, mescladas aos compo-
nentes formais da macumba. Torna-se evidente, portanto, que as 
regras das bruxarias de lá, não são as mesmas das mandingas de cá. 
À vista disso, ao observar-se outras ações além daquelas propostas 
por Vladimir Propp (2001), revela-se necessária uma transmutação 
do conto de magia em cinema de mandinga, através da configura-
ção de funções singulares desempenhadas pelos personagens. Estas, 
encontradas especificamente nos cenários dos terreiros e que, assim 
sendo, agregam ao grimório morfológico uma nova fórmula má-
gica. Dessa vez, não tomada do folclore russo, mas encontrada na 
macumba brasileira.

A abordagem morfológica permite sustentar que não ocorre 
apenas uma tradução da estrutura fabular russa para o cinema fan-
tástico brasileiro, pois ocorre a repetição de outras categorias “obs-
curas”, muito próprias das macumbas. Estas, favorecem a afirmação 
de que se formata uma estrutura que assume a essência, embora de 
maneira controversa, da religiosidade popular brasileira. Configu-
ra-se, então, uma Morfologia da Mandinga, uma forma do Filme de 
Santo. Que se manifesta através de uma câmera-ogó, empunhada 
como o porrete de Exu que simboliza o poder de criação. Revela-se 
por meio de uma montagem-profecia, jogada como os búzios do 
oráculo cinematográfico que adivinha o futuro-fílmico. Consagra-
-se pelas mãos de um cineasta-cavalo, que cavalgado por seu santo 
torna-se o elo entre os dois planos, isto é, consolida o plano do filme 
e o plano da fé.



24

Mescla-se então as sete artes às sete encruzilhadas. E dessa ma-
neira, inventa-se um estilo de fazer e analisar filmes.

ELEMENTOS DA ANÁLISE MITO-SIMBÓLICA

Para Edison Carneiro (2008), designações como macumba, 
tambor e batuque, definem cultos singulares, compostos por seus 
próprios traços de identidade. No entanto, o autor destaca que, 
“muitas dessemelhanças formais, que tendem a multiplicar-se com 
o tempo, mascaram, realmente, a unidade fundamental dos cultos 
de origem africana” (p. 6). Visto que, embora tenham se diferen-
ciado, existe um conjunto de quatro características compartilhadas 
entre estes, ou seja: “[...] a possessão pela divindade, o caráter pessoal 
desta, a consulta ao adivinho e o despacho de Exu” (Carneiro, 2008, 
p. 20). Na presente investigação, propõe-se aplicar tais caracterís-
ticas metodologicamente e morfologicamente enquanto categorias 
da análise fílmica.

A primeira dessas categorias - a possessão pela divindade - se-
ria a propriedade predominante nestes rituais. Segundo Carneiro 
(2008, p. 16), “[...] as outras dela decorrentes, mas todas importan-
tes para identificá-los como de origem africana”. Trata-se de um 
tipo particular de possessão, pois “diversamente do que acontece 
nos demais cultos e religiões existentes no Brasil, a divindade se 
apossa do crente, nos cultos negros, servindo-se dele como instru-
mento para a sua comunicação com os mortais” (Carneiro, 2008, 
p. 16). O corpo é transformado no meio, na mídia, no médium, é 
através dele que se transmitem as mensagens de uns para os outros.

Em nenhum outro rito, o corpo daquele que crê é tomado pela 
divindade, segundo o etnólogo. No espiritismo, por exemplo, são 
incorporados os espíritos dos mortos e, na pajelança, mesmo que se 
incorpore determinadas divindades, estas se manifestam apenas no 
corpo sagrado do pajé. Conclui Carneiro (2008, p. 17), “assim, não 
é o fenômeno da possessão, por si mesmo, que caracteriza os cultos 
de origem africana, mas a circunstância de ser a divindade o agente 
da possessão”.



25

A pessoa em quem o santo se manifesta, que está ou cai de santo 
na gíria de candomblé, não tem mais consciência dos seus atos, 
não sabe o que diz, nem o que faz, porque quem fala e obra é 
o santo que dele se apoderou. Por esse motivo, desde que o 
santo se manifesta, o indivíduo, que é dele portador, perde a 
sua personalidade terrestre e humana para adquirir, com todas 
as honras a que tem direito, a do deus que nele se revela (Ro-
drigues, 2021, p. 65).

Semelhante à disputa que circunda o termo macumba, a pos-
sessão ritual também sofre com o preconceito. Interpretações de di-
versos autores, sejam psiquiatras ou antropólogos, entre tantos ou-
tros, veem o possesso como sujeito patológico, tornando o próprio 
vocábulo polêmico. A possessão, na literatura, é tratada ora como 
enfermidade, ora como loucura. Os possuídos são exibidos como 
exóticos, epilépticos, histéricos, etc. Estigmatizando, portanto, o 
conceito e as cerimônias. Assim sendo, a noção de possessão é por 
vezes substituída por outra que não carrega tamanho fardo. Bem 
como salienta que o sujeito não é meramente passivo (possuído), 
mas também atuante neste processo, pois congrega com a divinda-
de. Torna-se parte daquilo que encarna, partilha do que materializa, 
corporifica aquilo que acredita. Isto é, trata-se mais da incorporação 
da divindade, menos da possessão do indivíduo.

Na segunda característica – o caráter pessoal da divindade – 
Edison Carneiro (2008, p. 17) prossegue, “acredita-se, em todo o 
Brasil, que cada pessoa tem, velando por si, uma divindade proteto-
ra”, lembrando que, “o privilégio de servir de instrumento (cavalo) à 
divindade está reservado a alguns, que precisam iniciar-se (assentar 

o santo) para recebê-la”, destacando enfim, “a iniciação prepara o 
crente como devoto e como altar para a divindade protetora, que 
tem caráter pessoal – isto é, embora seja Ogum ou Omolu, é o Ogum 
ou Omolu particular do crente, e, em alguns lugares, tem mesmo 
um nome próprio [...]”. 

Para Carneiro (2008), “a dedicação a uma única divindade já 
não é geral, mas esta mantém o seu caráter pessoal em todos os cul-
tos –a Iemanjá de uma pessoa não pode manifestar-se em outra, 



26

mesmo que a protetora seja também Iemanjá [...]” (p. 18). Em resu-
mo, “daí dizer-se ‘o Ogum de Maria’, ‘o Xangô de Josefa’ ou ‘a Iansã 
de Rosa’, necessariamente distintos do Ogum, do Xangô ou da Iansã 
de outras pessoas” (p. 17), isto é, “deste modo, cada cavalo está pre-
parado para receber apenas a sua divindade protetora, e nenhuma 
outra [...]” (p. 17). 

A terceira e a quarta características estão intrinsecamente rela-
cionadas, são complementares. Para Carneiro (2008), Ifá e Exu são 
protagonistas nestas manifestações religiosas, desempenhando fun-
ções primordiais, pois, segundo o autor, estes, “tal como os imaginam 
os nagôs e os jejes, são seres intermediários entre as divindades e os 
homens” (p. 18). Responsáveis pela transmissão dos desejos de uns e 
outros, sem os quais não haveria comunicação, nem cerimônia, eles 
mantêm o fio entre o lado de cá e o de lá. Destaca Carneiro (2008), 
“Ifá, entretanto, por trazer aos homens a palavra das divindades, si-
tua-se em posição superior a Exu, que transmite às divindades os de-
sejos dos homens” (p. 18). Em resumo, “o oráculo e o mensageiro 
ajudam a caracterizar os cultos de origem africana” (p. 20).

De acordo com Carneiro (2008), o princípio do ato religioso 
é reservado à figura de Exu, o mensageiro. Nenhum trabalho se dá 
sem sua aprovação. Já que, “todos os momentos iniciais de qualquer 
cerimônia, individual ou coletiva, pública ou privada, lhe são dedi-
cados para que possa transmitir às divindades os desejos, bons ou 
maus, daqueles que a celebram” (p. 19).

A homenagem obrigatória a Exu (despacho ou ebó) pode tomar 
as mais diversas formas quando individual ou privada - desde 
um grande cesto contendo bode, galinha preta e outros ani-
mais sacrificados, bonecas de pano, às vezes picadas de alfinetes 
(lembrança do envoûtement ocidental), farofa de azeite de dendê, 
garrafas de cachaça, tiras de pano vermelho e moedas, como na 
Bahia, até apenas uma vela acesa, uma garrafa de cachaça e al-
guns charutos, como no Rio de Janeiro (Carneiro, 2008, p. 19).

Acrescenta Vagner Gonçalves da Silva (2022, p. 205), “Exu, 
além de receber uma parte do sacrifício dedicado aos outros orixás, 
pode ser diretamente reverenciado por meio de ritos próprios”, ou 



27

seja, “na tradição nagô, o padê ou ipadê é seu rito por excelência”, 
concluindo que, “o objetivo principal da cerimônia é acionar Exu 
para que atue no gerenciamento do fluxo entre mundos, pessoas, 
entidades, estados das coisas, substâncias, elementos etc.”.

Roger Bastide (1978, p. 20), do mesmo modo, ressalta que a 
cerimônia deve começar com a oferta de Exu, mas argumenta que 
a motivação desta sofre de interpretação equivocada em determi-
nados terreiros, principalmente aqueles que vinculam o orixá com 
o diabo. Nestes, Exu “[...] poderá perturbar a cerimônia se não for 
homenageado antes dos outros deuses, como aliás ele mesmo recla-
mou”, e portanto, “[...] é preciso pedir-lhe que se afaste”. Despacha-
-se, então, Exu, já que, “daí o termo de despacho, empregado algu-
mas vezes em lugar de padê, despachar significando ‘mandar alguém 
embora’”. Exu, porém, nada mais é do que o mensageiro. E, por 
excelência, um contador de histórias. Exu é puro cinema brasileiro.

Embora assuma diferentes formas, Carneiro (2008, p. 19) salien-
ta que “em todo o Brasil, entretanto, o despacho de Exu deve ser de-
positado numa encruzilhada, domínio incontestado do mensageiro 
celeste”. E, em linhas gerais, Vagner Gonçalves da Silva (2022, p. 226) 
conclui, “o rito do padê na tradição angola, assim como na tradição 
queto-nagô, faz referência ao mundo das passagens, da comunicação 
entre os vivos e os mortos, entre os homens e seus ancestrais”.

Na consulta ao adivinho, última categoria, segundo Verger 
(2012), “Ifa, entre os yoruba, não é propriamente uma divindade (Ori-
sa). É o porta-voz de Orunmilà e dos outros deuses” (p. 579). É um 
guia e também um conselheiro para aqueles que o procuram, além 
disso “é também o destino, a personalidade das pessoas” (p. 582).

Em caso de dúvida, Ifa é consultado pelas pessoas que precisam 
tomar uma decisão, que querem saber da oportunidade de reali-
zar uma viagem, contratar um casamento, fechar uma venda ou 
uma compra importante ou, então, por aqueles que procuram 
determinar as razões de uma doença ou saber se há sacrifícios ou 
oferendas a fazer a uma divindade (Verger, 2012, p. 579).

Dessa maneira, para Pierre Verger (2012, p. 582), “um homem 
desejoso de conhecer sua identidade profunda e de saber como 



28

comportar-se na vida deve adquirir seu Ifa pessoal [...]”. Este per-
sonagem, no entanto, atravessa profundas transformações em sua 
adaptação aos diferentes tipos de terreiros, pois o próprio gesto 
de adivinhação passa por acentuadas mudanças ao longo dos anos, 
reinventando-se ou atualizando-se. 

Aponta Carneiro (2008), “se a consulta às divindades nem sem-
pre se faz sob a invocação de Ifá, a sua associação ao despacho de Exu 
dar-nos-á a confirmação de que se trata de uma das facetas mais im-
portantes do modelo nagô” (p. 20). Isto porque, “mais do que as outras 
divindades, são inseparáveis a todos os cultos dois personagens - Ifá, 
oráculo, e Exu, mensageiro celeste” (p. 18). No primeiro caso, relata 
Edison Carneiro (2008), “o sacerdote se chama olhador, por olhar o 
futuro, e daí vem a expressão olhar com o ifá” (p. 130). No segundo, 
“vai-se fazer o despacho (padê) de Exu, o homem da rua, um espírito 
que, como criado dos orixás, pode fazer o mal e fazer o bem, indife-
rentemente, dependendo da vontade do invocante” (p. 57).

Assim sendo, estas características permitem analisar morfolo-
gicamente uma obra fílmica, observando no objeto seus modos de 
partilhar das tradições e ancestralidades das macumbas.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Segredam Simas e Rufino (2018, p. 106): “os velhos jonguei-
ros contam que uma das artimanhas de alguns mandingueiros é a 
capacidade de ter a vista forte, ou seja, enxergar aquilo que conven-
cionalmente não se enxergaria”. É necessário avistar e acreditar nos 
saberes e artifícios invisibilizados, ignorados por muitos.

A questão que os jongueiros nos lançam, ao destacar a vista 
forte de alguns mandingueiros, não é exatamente a do olho 
que tudo vê e vigia, como o olhar panóptico. O que os jonguei-
ros nos dizem é exatamente o contrário, falam sobre o olhar 
que credita aquilo que geralmente não é visto (Simas; Rufino, 
2018, p. 106).

O cinema popular brasileiro é um artifício de vista forte. Uma 
das façanhas de alguns cineastas é a capacidade de enxergar aquilo que 



29

convencionalmente não se assistiria. Para analisar e interpretar suas 
obras, é preciso também ter a vista forte. Para escutar os tambores dos 
terreiros e dialogar com os termos das “gramáticas do encante”. Pois, 
assim, mescla-se as sete artes às sete encruzilhadas. E, dessa maneira, 
inventa-se um estilo de escrita fílmica. Para tanto, propôs-se empre-
gar, enquanto categorias de análise, as características apontadas por 
Edison Carneiro (2008), isto é, “[...] a possessão pela divindade, o ca-
ráter pessoal desta, a consulta ao adivinho e o despacho de Exu” (p. 20).

Na análise e interpretação das fontes fílmicas, o primeiro passo, 
de acordo com o presente método, seria observar as formas de mani-
festação destas características na tela. Já que, embora sejam muitas as 
obras que tratam da macumba, algumas comungam, de forma mais 
enraizada, da unidade fundamental que define os cultos de origem 
africana. Nestas, a estrutura mítica está entranhada na trama fílmica. 
Isto é, incorpora-se aí uma Câmera-Pemba que, mais do que retratar 
os terreiros, insere-se no transe e partilha das ritualizações que sus-
tentam as cerimônias, transformadas pelo ritual cinematográfico. 

Neste cenário, o cineasta passa a escrever com a câmera, como 
a entidade escreve com a pemba.

REFERÊNCIAS

ASTRUC, Alexandre. Nascimento de uma nova vanguarda: a 
caméra-stylo. Tradução: Matheus Cartaxo. Foco - Revista de Cinema, 
2012. (1ª edição publicada em L’écran français, nº 144, 1948).

BASTIDE, Roger. O Candomblé da Bahia. 3ª ed. São Paulo: 
Companhia Editora Nacional, 1978.

CARNEIRO, Edison. Candomblés da Bahia. 9ª ed. São Paulo: Editora 
WMF Martins Fontes, 2008.

CUMINO, Alexandre. Umbanda não é macumba: umbanda é religião 
e tem fundamento. São Paulo: Madras, 2015.



30

PROP, Vladimir. Morfologia do conto maravilhoso. Editora 
Copymarket.com, 2001. (1ª edição publicada em 1928).

RAMOS, Arthur. O negro brasileiro. São Paulo: Companhia Editora 
Nacional, 1940.

RODRIGUES, Nina. O animismo fetichista dos negros baianos. 2ª 
ed. Salvador: P55 Edições, 2021.

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula 
Editorial, 2019.

SILVA, Vagner Gonçalves da. Exu: um deus afro-atlântico no Brasil. 
São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2022.

SIMAS, Luiz Antonio; RUFINO, Luiz. Fogo no mato: a ciência 
encantada das macumbas. Rio de Janeiro: Mórula Editorial, 2018.

VERGER, Pierre. Notas sobre o culto aos orixás e voduns. 2ª ed. 1ª 
reimpr. São Paulo: EDUSP, 2012.



Ademir Barbosa Júnior

Jorge Luís da Hora de Jesus

CAPÍTULO 3

A dororidade rompe 
paredes



32

C A P ÍTU LO 3

A dororidade rompe paredes1

Ademir Barbosa Júnior2

Jorge Luís da Hora de Jesus3

De acordo com Fernandes (2017, p. 3), o racismo religioso con-
tra as comunidades tradicionais de terreiro (ou de matriz africana) 
nos dias atuais tem raízes que remontam ao século XVI, quando 
os escravizados eram trazidos de África para o Brasil já batizados, 
marcados à brasa ou com argola de ferro no pescoço para serem 
identificados como cristãos. Se até os anos 80 do século XX, o ra-
cismo religioso era mais fortemente praticado por católicos, com 
a ascensão do neopentecostalismo no país (sobretudo com o tele-
vangelismo a partir dos anos 60, numa simbiose entre os meios ele-
trônicos de comunicação e as práticas religiosas, conforme observa 
Miklos 2012, p. 92), o mesmo assumiu a hegemonia nessa prática, 
demonizando cada vez mais as chamadas religiões tradicionais de 
terreiro. De qualquer sorte, independentemente da denominação 
religiosa, a matriz cristã-colonialista está na base desse fenômeno 
(Nogueira, 2020, p. 20).

Em relação à intolerância religiosa, o racismo religioso apresenta 
uma agravante pois foca na etnia do indivíduo ou grupo ao discrimi-
nar suas crenças religiosas (intolerância/violência verbal, simbólica, 
física, institucional etc.), condenando “a origem, a existência, a rela-
ção entre uma crença e uma origem preta” (Nogueira, 2020, p. 47). 

1 Esta pesquisa é realizada com o apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de 
Nível Superior (CAPES) - Finance Code 001 .
2 Doutor em Comunicação na Universidade Paulista (UNIP), sob orientação do Prof. Dr. 
Maurício Ribeiro da Silva. Membro do Grupo Mídia e Imaginário. 
3 Mestre em Comunicação na Universidade Paulista (UNIP), sob orientação do Prof. Dr. 
Maurício Ribeiro da Silva. Membro do Grupo Mídia e Imaginário. 



33

O racismo religioso, ao descaracterizar elementos de origem 
afro, leva a uma verdadeira “diáspora dentro da diáspora” do povo 
preto, que agora, por cooptação, abandona e/ou se distancia de 
territórios físico-geográficos (comunidades-terreiro), identitários, 
ontológicos, simbólicos. Nesse sentido, a ancestralidade africana é 
tachada por segmentos ultraconservadores (teologicamente respal-
dados sobretudo pelo neopentecostalismo) como estritamente reli-
giosa e, portanto, confessional4, haja vista o episódio protagonizado 
pelo então presidente da Fundação Cultural Palmares, Sérgio Ca-
margo (2019-2022), que decidiu mudar a logomarca da Fundação 
em 2021, o oxê (machado) do Orixá Xangô, sob a alegação de que 
não representaria a todos os afrodescendentes por ser um símbolo 
religioso-denominacional, e não ancestral/cultural. O símbolo foi 
reconduzido à logomarca da Fundação Cultural Palmares em 2023, 
no início do terceiro mandato do Presidente Luís Inácio Lula da 
Silva, tendo como Ministra da Cultura e João Jorge Rodrigues como 
Presidente da Fundação (Barbosa Jr. In Miklos, 2023, p. 1). 

Na contramão dessa diáspora dentro da diáspora, tem-se, por 
exemplo, a célebre justificativa de Dom José Maria Pires (Dom 
Pelé, 1919-2017), arcebispo brasileiro católico romano que man-
tinha uma imagem de um Preto-Velho em seu gabinete. Indagado 
do porquê de um “símbolo de outra religião” em seu escritório, res-
pondia não se tratar de símbolo religioso, mas de uma referência a 
seus antepassados, à sua ancestralidade. Com relação ao diálogo in-
ter-religioso afro diaspórico, há inúmeras experiências no Brasil, de 
origem popular (com maior incidência de elementos católicos, que 
remontam ao período colonial e se solidificam nas chamadas Pasto-
rais Afro) ou sob o viés dos estudos teológicos (marcado mais pelo 
Protestantismo, sob influência do norte americano James H. Cone, 
1938-2018) e que acolhe positivamente os textos da moçambica-
na Mariana Martins, a qual, em diálogo com a conterrânea Paulina 
Chiziane, busca apresentar a confluência dos saberes ancestrais de 
seu povo com a essência da mensagem de Jesus de Nazaré.

Se o conceito de racismo religioso aprofunda a problemática da 

4 Importante registrar que as religiões tradicionais de terreiro não são proselitistas.



34

intolerância religiosa, pode-se dizer o mesmo a respeito de “dororida-
de” em relação a “sororidade”. Enquanto esta “une, irmana” (Piedade, 
2017, p. 17) as mulheres (do latim soror, “irmã”), estabelece vínculos e 
cumplicidades, “Não basta para Nós - Mulheres Pretas, Jovens Pretas” 
(Piedade, 2017, p. 17).  Segundo o Atlas da Violência 2021, em 2019, 
das 3.737 mulheres assassinadas, 66% são negras: enquanto o núme-
ro de mulheres não negras caiu de 1.639 (2009) para 1.196 (2019), 
no mesmo período o total de mulheres negras assassinadas subiu de 
2.419 para 2.468. Piedade (2017, p. 14) observa que “diante das trági-
cas estatísticas, dessa Dororidade histórica, precisamos praticar cada 
vez mais a Sororidade”. A dororidade, assim, favorece a voz das histo-
ricamente mais silenciadas (Piedade, 2017, pp. 13, 16 e 17). 

Uma vez que todos os indivíduos são porosos e, por extensão, o 
ser humano, mais influenciável pela “aptidão  biológica para a em-
patia e a palavra” (Cyrulnik, 1999, p. 103), a dororidade, conforme 
o curta-metragem ficcional “Do outro lado” (2014), aproxima duas 
mulheres negras, uma umbandista, a outra neopentecostal, criando 
minimamente um vínculo.

PAREDES TÊM OUVIDOS. E OLHOS. E BURACOS.

Dirigido por Tarcísio Lara Puiati e lançado em 2014, “Do meu 
lado” é um curta-metragem de 14 minutos, com a seguinte sinopse: 
a partir de enquadramentos do céu (árvore e sol em movimento) 
e de fachada dos domicílios contíguos, ao som de latidos de cão, 
a vizinha neopentecostal (assim identificada em virtude de vesti-
mentas, saudações e pelo racismo religioso), com uma Bíblia sobre 
o braço e uma bolsa, deixa sua casa cantando o hino “Alvo mais que 
a neve”, composto em 1881 pelo metodista norte-americano Eden 
Reeder Latta a partir de um versículo do Livro de Isaías e hoje con-
siderado racista por segmentos progressistas. A vizinha umbandista 
deixa sua casa, com um banquinho numa mão e uma oferenda ao 
Orixá (divindade de origem iorubana) Ogum na outra, saudando-o 
(“Ogum iê!”), cumprimenta a vizinha (no que é ignorada), que evita 



35

fazer contato visual, enquanto a umbandista sobe com dificuldade 
no banquinho para arriar sua oferenda numa peanha sobre a porta. 
A vizinha neopentecostal, que, observava a outra de soslaio, agora, 
em close, vê a precariedade do banquinho sobre o qual está a um-
bandista. A vizinha neopentecostal é saudada por um rapaz (“A paz 
do Senhor!”), com uma Bíblia sobre o braço, que a abre e consul-
ta. A vizinha responde ao cumprimento. Ambos ouvem anúncios 
(gritos) referentes ao transporte coletivo. Ao fundo, a umbandista 
desce do banco e apruma a coluna. Os dois entram numa van. A 
umbandista cuida das plantas espada-de-ogum, espada-de-iansã e 
outras, à frente de sua casa. Ao voltar da igreja, a vizinha observa a 
umbandista sentada à porta, triste, com um fio de contas de Iansã 
(Orixá guerreira, assim como Ogum) no pescoço, vendo uma foto 
num porta-retrato (onde se destaca a filha, com a neta, ainda bebê, 
no colo, além da mulher e seu companheiro) e fumando um cigarro. 
Entra, calada. À noite a vizinha neopentecostal acende o candeeiro 
para ler a Bíblia enquanto a umbandista acende uma vela para Iansã 
(sincretizada com a católica Santa Bárbara e cuja saudação é “Epar-
rei!”), colocando ao lado da vela a foto, com destaque para a filha e a 
neta. O dia amanhece e a vizinha neopentecostal, ao lado da Bíblia, 
toma uma xícara de café e começa a observar que a parede está des-
cascando a ponto de fazer um buraco e ver sua vizinha umbandista 
do outro lado: ambos os olhares, surpresos, se cruzam. À noite am-
bas resolvem cozinhar, as janelas de cada casa abertas, lado a lado. 
A neopentecostal sente o aroma e observa a sua vizinha umbandis-
ta refogando cebola com óleo e sal, sorri e resolve fazer um arroz, 
observada discretamente pela outra, que deixa o sol bem próximo 
ao buraco ao perceber que a outra não tem mais o tempero. No 
momento em que refoga o arroz, descobre que está sem sal. Vê que 
sua amiga umbandista tem sal e recusa-se a pedir um pouco. No dia 
seguinte, a neopentecostal acorda ouvindo a umbandista cantando 
um ponto (cântico religioso) para Ogum e observa que está entran-
do fumaça (ritual de defumação) na sua casa pelo buraco na parede. 
Incomodada com a fumaça, coloca um cartaz com a imagem de uma 
cruz e escrito “Glória!” na parede para tapar o buraco e evitar o chei-



36

ro da defumação. Durante a noite a umbandista acende, às 21h, uma 
vela diante da imagem de Santa Bárbara chamando por de Iansã, te-
lefona para a neta, querendo saber se possivelmente o marido a ha-
via agredido fisicamente. A neta responde do outro lado e a avó diz 
que o fato de o ”animal” não ter tocando nela é fruto da fé aos santos 
(Ogum e Iansã) dizendo que enquanto ela tiver força, acenderá uma 
vela para Iansã todos os dias às 09h da noite, pois 9 é o número de 
Iansã “e a hora que o cretino chega do trabalho, né?”. A avó pede que 
a neta não chore e diz que está guardando dinheiro para enviar para 
ela, para ficarem juntas. Que rezem sempre no mesmo horário, cada 
qual no seu canto. A neopentecostal escuta atentamente a conversa 
entre a avó umbandista e a neta  (a fala da avó) enquanto estuda a 
Bíblia. Na manhã seguinte, a senhora neopentecostal, em pé, espera 
o transporte público, a vizinha umbandista lhe dá “Bom dia!” e rece-
be apenas um aceno de cabeça. A vizinha umbandista sobe no banco 
para retirar o inhame que havia colocado, no mesmo banco, balan-
çando ao olhar atento da neopentecostal. A umbandista cai no chão. 
A neopentecostal olha e nada faz para ajudar, enquanto chegam ou-
tras pessoas para auxiliar a senhora no chão. À noite, enquanto a 
vizinha neopentecostal lê a Bíblia, a umbandista chora sentada na 
cama sem poder andar para acender a vela às 09h (21h), pois está 
com a perna imobilizada em virtude da queda. Observando a triste-
za e a dor da vizinha umbandista a neopentecostal coloca a mão pelo 
buraco da parede e acende a vela para Iansã. A vizinha umbandista 
sorri e diz “A paz do Senhor”, respondido imediatamente pela ne-
opentecostal com a mesma saudação. A senhora umbandista deita, 
sorrindo, enquanto a neopentecostal volta a ler sua Bíblia. Ambas se 
recolhem satisfeitas e sorridentes. Quando o candeeiro se apaga, a 
neopentecostal consegue continuar a ler, satisfeita, com a vela acesa 
no altar da vizinha umbandista.

A DORORIDADE ROMPE PAREDES

Considerando empatia “essa emoção básica que nos faz cons-
cientes de que, em que pesem todas as diferenças, fazemos parte 
da mesma espécie humana, demasiadamente humana” (Contrera, 



37

2014, p. 143), na situação inicial do curta, a despeito das tentativas 
da vizinha umbandista, não se estabelece um vínculo mínimo em 
virtude, sobretudo, do racismo religioso, e sim, quando muito, pe-
quenas “trocas informativas” (Contrera in Marcondes Filho, 2009, 
p. 459). Em vez de empatia, apatia: a vizinha umbandista pode lite-
ralmente morrer ou se acidentar em virtude de um banco estragado 
que a vizinha neopentecostal não se (co)moverá para auxiliar e evi-
tar uma tragédia. Contudo, a dororidade falará mais alto à medida 
que aproximará as duas mulheres negras a partir da identificação 
pela violência sofrida pela neta da umbandista.

A despeito dos referenciais simbólicos díspares do ponto de 
vista da neopentecostal (Bíblia X altar umbandista e seus elementos, 
defumação, oferenda a Ogum, sincretizado com São Jorge), estabe-
lece-se um vínculo mínimo a partir do olhar (enviesado e fugidio da 
neopentecostal), olfativo (ato de cozinhar), mas sobretudo auditivo. 
A parede entre as duas casas, que a princípio esconde a vida alheia 
dos olhos, é fina o suficiente para permitir a escuta curiosa. Além 
disso, um buraco na parede que só faz aumentar permite também o 
aumento das porosidades, agora também franqueadas ao olhar. 

O buraco, nesse sentido, é “símbolo de abertura para o desco-
nhecido” e “mais rico de significado que o simples vazio”, “repleto de 
potencialidades” (Chevalier e Gheerbrant, 2008, p. 148).

As mulheres e seus corpos, embora também se vinculem por 
olhares e pelo olfato, contudo, se aproximam, sobretudo, pela escu-
ta, pela audição, quando a voz e os gemidos de uma avó negra diante 
da violência sofrida pela neta em localidade distante conseguem ca-
voucar um buraco maior na parede do racismo religioso alimentado 
pela outra. Conforme Ivone Gebara,

Nossa voz de mulheres tem hoje a força do raio de Iansã, na 
cidade e no campo: “O vento de Iansã também sou eu/[...]/O 
raio de Iansã sou eu”, como canta Maria Bethania. Nossa voz 
denunciando o racismo e a dor das mães de santo tendo suas 
casas destruídas, seu choro diante do filho negro morto pela 
polícia. E há tantas andarilhas vivendo sem casa, vagando com 
suas crianças pela rua (Diniz e Gebara, 2022, p. 28).



38

O dogmatismo e a demonização provocada pelo racismo reli-
gioso cedem espaço por meio do buraco, da fresta, para um vínculo 
mínimo fundamentado na dororidade. 

Segundo Harry Pross (1923-2010), “toda comunicação começa 
e termina no corpo”. A partir desse conceito, desenvolvido sobretu-
do a partir de seu livro Investigação da Mídia (1972), Pross estabelece 
três tipos de Mídia. Na Primária, predominam o contato presencial 
e expressões corporais, palavras, gestos etc. Na Secundária, exis-
te alguma espécie de suporte, que varia do vestuário à escrita, por 
exemplo, abarcando ainda sinais de fumaça, máscara e outros. Já na 
Terciária, emissor e receptor carecem de aparelhos para se comuni-
car, sendo fundamental, portanto, a eletrificação.

Nesse contexto, a audição/a escuta evocam o aspecto da re-
ceptividade, do acolhimento, o Yin, o feminino (sentido energéti-
co-polaridade, não necessariamente de sexo biológico ou gênero). 
Para Baitello Junior (2014, pp. 113-114), para ouvir os sons, basta 
ser receptivo, enquanto para a recepção da imagem é preciso ser 
ativo. Além disso, “passivo vem de passion, passione, que significa 
paixão e está associado a sensação e sentimento. Está associado a 
sentir. Ativo vem de ação e está associado a agir, a fazer” (Baitello 
Junior, 2014, p. 114), sendo a relação entre ativo e passivo pode ser 
equilibrada ou não.	

A dororidade, assim, encontra terreno fértil para estabelecer vín-
culos a partir da audição, da escuta, uma vez que as personagens do 
curta, mais do que as paredes do dito popular, têm ouvidos. Esse vín-
culo tão importante (som/sentir/ouvir), que remonta ao período da 
gestação, é comprometido por vários fatores no mundo contemporâ-
neo. No curta-metragem, a razão maior é o racismo religioso, contu-
do têm-se, ainda, as diversas formas de individualismo, a imersão sis-
temática em tecnologias eletrônicas, fobias e medos, inseguranças etc. 
Para compensar essa carência e buscar um simulacro de intimidade, 
uma das maneiras artificiais encontradas com a utilização de meios 
eletrônicos (mídias terciárias) é prática do ASMR, sigla em inglês 
para Resposta Sensorial Meridiana Autônoma, sensações prazerosas 
(geralmente em forma de formigamentos ou arrepios) causadas por 



39

“estímulos visuais, auditivos e cognitivos” (Gogoni, 2023). O ASMR 
não estabelece vínculos nem substitui a “uma operação corporal e não 
apenas pontual” de que trata Baitello Junior (2014, p. 114), pois não 
move, não comove, não emociona, uma vez que (a despeito de distân-
cias ou paredes finas) não aproxima5. 

Como a dororidade no curta-metragem se estabelece sobretudo 
pelo ouvir, pela receptividade, pelo acolhimento, pelo aspecto Yin/
feminino, embora isso não se confunda necessariamente com sexo 
biológico ou gênero, é interessante observar que a palavra “orelha” 
advém do latim “auricula, ae”, com o sentido de “pequena vagina”, 
reforçando o aspecto de receptividade, concavidade e acolhimento 
da orelha e da própria audição.

Segundo Contrera (in Marcondes Filho, 2009, p. 459), a des-
consideração do vínculo empobrece o conceito de comunicação e 
o reduz ao de trocas de informações, com ênfase nos “aspectos fun-
cionais e instrumentais das trocas informativas”.  A dororidade, ao 
estabelecer o vínculo mínimo entre as personagens do curta-me-
tragem, auxilia na criação de vínculos, da forma mais confortável 
possível, em especial para a vizinha neopentecostal, bastante além, 
inclusive, de onde suas convicções ideológico-religiosas permitem 
em relação à vizinha sobre quem direciona, aplica e projeta o racis-
mo religioso e a demonização.

Esse mapeamento6, manifestado por meio da dororidade, é que 
de certa forma, num gesto empático e mimético, autoriza a neopen-
tecostal a acender a vela para Iansã no altar da vizinha, por meio 
do buraco na parede e assim também perceber que, a vela acesa na 
casinha ao lado, lhe permitiria ler a Bíblia na própria casa, extinta a 
luz do candeeiro.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

5 “O ouvir pode abrir caminho ao toque, ao carinho; da mesma forma que o ouvido é invadido 
pelas ondas sonoras, o corpo do outro pode ser tocado tanto pelas ondas sonoras como, 
quando há abertura para isso, de forma tátil no abraço e no afago” (Menezes, 2016, p. 101).
6 “A sincronia, por sua vez, baseia-se na capacidade de fazer um mapeamento entre o próprio 
corpo e o corpo de um outro e de incorporar o movimento desse outro, que é exatamente 
a razão porque a risada ou o bocejo do outro nos fazem rir ou bocejar” (Waal, 2012, p. 80).



40

 Em “Do meu lado”, a dororidade consegue esburacar o racismo 
religioso aproximando ruas realidades e seus elementos simbólicos 
(sobretudo religiosos). Essa porosidade, horizontal, também pode 
ser entendida como o início de uma amplitude vertical (em relação 
à vida, ao sagrado, ao afeto no lugar do dogma), conforme presente 
nos planos iniciais, externos e amplos do curta-metragem.

O estabelecimento dos vínculos é gradativo e cada qual avança 
até o limite do seu conforto, sobretudo no caso da vizinha neopen-
tecostal. A empatia, se em todas as espécies é geral, no ser humano é 
seletiva (Waal, 2012, pp. 93-94), vale dizer, apresenta interesses co-
muns: no curta-metragem, a dororidade. O buraco, elemento de li-
gação, amplia-se pouco a pouco: de carcomido/fruto de degradação 
da parte a possibilidade de ir e vir (olhares, aromas, sal) e caminho 
de diálogo. Assim também com a comunicação, focada no corpo 
(mídia primária): ver (às vezes de soslaio), ouvir, acenar, acolher 
minimamente o universo religioso do outro, início de um estreita-
mento maior de vínculos etc.

 Neves (in Marcondes Filho, 2009, p. 25), ao tratar de afeto sob a 
ótica de Espinosa (filósofo do século XVIII), afirma “que quando há 
comunicação entre dois sujeitos, ambos são modificados, afetados, 
pelo processo, é uma troca, uma partilha, uma ação de um sobre o 
outro [...]”. Nesse sentido, a dororidade, ao promover porosidades 
a partir da dor compartilhada de mulheres negras, amplia frestas/
buracos/perspectivas ao mesmo tempo que reforça as identidades. 
Ao dizer “A paz do Senhor!”, a partir do sentimento de gratidão e de 
seu universo religioso afeito ao sincretismo, dentre outros fatores, a 
umbandista se revela mais umbandista. Ao firmar a vela da vizinha 
e compartilhar um pouco de seu sal para temperar a comida, a ne-
opentecostal incorpora a essência da mensagem de Jesus,  segundo 
quem seus seguidores são o sal da terra e a luz do mundo (Mt 5, 13-
16). Milagres-conquista da dororidade profunda.



41

REFERÊNCIAS

ATLAS DA VIOLÊNCIA 2021. Em questão: evidências para políticas 
públicas. São Paulo: IPEA, n. 8, setembro de 2021.

BAITELLO JUNIOR., Norval. A era da iconofagia: reflexões sobre a 
imagem, comunicação, mídia e cultura. São Paulo: Paulus, 2014.

CARVALHO, Bruna David de. Baixou o Santo no Reino dos Céus - a 
relação dialética entre a Umbanda e a Igreja Universal do Reino de Deus. 
São Paulo: Recriar, 2019.

CHEVALIER, Jean e GHEERBRANT, Allan. Dicionário de símbolos. 
22 ed., Rio de Janeiro: José Olympio, 2008.

CONTRERA, Malena S. Emoção e imaginação – diferentes vínculos, 
diferentes imaginários. Revista Ghrebh.  São Paulo, 2012. 

CHIZIANE, Paulina e MARTINS, Mariana. Ngoma Yethu: o curandei-
ro e o Novo Testamento. Belo Horizonte: Nandyala, 2018.

CONE, James H. Deus dos oprimidos. 2 ed., São Paulo: Recriar, 2020.

CONE, James H. Teologia Negra. São Paulo: Recriar, 2020.

COSTA, Viviane. Traficantes evangélicos: quem são e a quem servem 
os novos bandidos de Deus. Rio de Janeiro: Thomas Nelson Brasil, 2023.

CYRULNIK, Boris. Do sexto sentido - o homem e o encantamento do 
mundo. Lisboa: Instituto Piaget, 1999 (tradução de Ana Rabaça). 

DINIZ, Debora e GEBARA, Ivone. Esperança feminista. Rio de Janei-
ro: Rosa dos Tempos, 2022.

DO MEU LADO (curta-metragem). Disponível em https://www.
youtube.com/watch?v=DSBVBLAI-yw&t=4s . Acesso em 27 de mar. 
2023.

FERNANDES, Nathália V. E. A raiz do pensamento colonial na intolerância 
religiosa contra religiões de matriz africana. Revista Calundu - vol. 1, 
n.1, jan-jun 2017. 



42

GOGONI, Ronaldo. O que é ASMR? Disponível em <https://tecnoblog.
net/responde/o-que-e-asmr/> Acesso em: 04 abr. 2023.

KELEMAN Stanley.  Mito e corpo: uma conversa com Joseph Campbell. 
São Paulo: Summus, 1999 (tradução de Denise Maria Bolanho).

MARCONDES FILHO, Ciro. Dicionário da comunicação. 2 ed., São 
Paulo: Paulus, 2009.

MENEZES, José Eugenio de O. Cultura do ouvir e ecologia da 

comunicação. São Paulo: UNI, 2016. 

MIKLOS, Jorge. A construção de vínculos religiosos na cibercultura: 

a ciber-religião. São Paulo: Ideias e Letras, 2012. 

MIKLOS, Jorge. Por uma justiça que se cumpra e um direito que 

nos respeite. Disponível em Disponível em <https://prodiversidade.org.
br/por-uma-justica-que-se-cumpra-e-um-direito-que-nos-respeite/> 
Acesso em: 15 fev. 2023.

NOGUEIRA, Sidnei. Intolerância religiosa. São Paulo: Pólen, 2020. 

PIEDADE, Vilma. Dororidade. Rio de Janeiro: Nós, 2017.

SILVA, António Aparecido da (org.). Existe um pensar teológico 

negro? São Paulo: Paulinas, 1998.

WAAL, Franz. A era da empatia. São Paulo: Cia. das Letras, 2012.



Carla Cristina Siqueira Martins

Ana Caroline Siqueira Martins

CAPÍTULO 4

Moda e decolonialidade: 
campo de tensão e 

disputas



44

C A P ÍTU LO 4

Moda e decolonialidade: campo 
de tensão e disputas

Carla Cristina Siqueira Martins1

Ana Caroline Siqueira Martins2

A moda desde seu surgimento no século XV, conforme coloca Li-
povetsky (1989), esteve imbuída em um sistema de convenções, de 
valores sociais, morais e éticos, que muitas vezes, definem as relações 
entre as pessoas e suas posições perante à sociedade. Sendo um dos 
fenômenos mais emblemáticos da contemporaneidade, a moda está 
intrinsecamente atrelada à dinâmica da mudança, permeia o cotidiano 
e é ativo de articulação e desenvolvimento das relações sociais. Está no 
comportamento e na cultura, possibilita que o indivíduo represente/
viva suas identidades e estabeleça vínculos contínuos de comunicação. 

A moda também pode servir tanto para marcar identidades 
quanto para subvertê-las, por exemplo. Os modelos dominantes, 
como informa Crane (2006), são passíveis de sofrerem rupturas por 
meio de estratégias sociais de novos grupos que, assim, desenvol-
vem novas referências. Discursos produzidos e transmitidos pela 
moda, ao mesmo tempo em que podem demonstrar relações de po-
der, podem comunicar resistências em visuais desviantes dos mo-
delos padronizados de vestimenta. Pessoas trans utilizam-na para 
comunicar sua transição estética, um modo de intervenção que não 
requer mutilações ou muito investimento financeiro. 

1 Doutorado, Universidade Estadual de Maringá, carlasiq10@gmail.com
2 Doutorado, Universidade Estadual de Maringá, professora dos cursos de Tecnologia em 
Design de Moda, Produção de moda e da Pós graduação em Modelagem do vestuário do 
IFSULDEMINAS, ana.caroline@ifsuldeminas.edu.br



45

Desse modo, o objetivo analisar narrativas da moda cantora 
transfeminista negra Linn da Quebrada, entendendo-a como ins-
trumento para a compreensão de mudanças ocorridas na produção 
e difusão de moda na contemporaneidade. O eixo metodológico da 
pesquisa se deu via pesquisa documental exploratória de cunho qua-
litativo e pesquisa bibliográfica.

MODA E DECOLONIALIDADE

O sistema normativo binário da moda perdura por séculos, no 
sentido de delimitar roupas para homens e roupas para mulheres. 
As transformações socioculturais e comportamentais e a ocorrência 
de mulheres transfeministas negras no cenário musical podem ser 
postas como uma realidade que incomoda, provoca as práticas he-
gemônicas e impulsiona construções performáticas repletas de sig-
nificados, as quais a moda se presta como componente simbólico. 
A propagação nacional de artistas trans otimizou positivamente a 
transformação das imagens e identidades destas para além das mar-
gens. As desconstruções dos olhares para com esse grupo operaram 
como uma pedagogia, em que movimentos sociais se manifestaram 
com contundência para que fosse possível ocuparem e atuarem em 
frentes antes nem imaginadas.

Linn da Quebrada esteve presente em diferentes mídias de 
moda, seja concebendo entrevista para revistas especializadas como 
Vogue, Elle e Serafina, até sessão de fotos, parcerias com marcas e 
desfiles, como participação em edições da São Paulo Fashion Week 
em 2017 e 2018 e da Casa dos Criadores em 2017. A aparição na 
revista Vogue Brasil, na edição de julho de 2017, em que foi en-
trevistada e participou do editorial de moda “Rainbow Power”, 
juntamente com Pabllo Vittar, Liniker, Gloria Groove, Veronica 
Valenttino, Ivana Wonder, Lia Clark, Candy Mel, Assucena e Ra-
quel Vírginia, da banda “As Bahias e a comida mineira”, todas mu-
lheres negras e da cena musical LGBT pode ser considerado como 
um marco importante no acesso a espaços de poder do sistema da 



46

moda (Costa, 2017). O título do editorial traz a conotação de que as 
imagens seriam produzidas para enaltecer o poder dessas mulheres 
e do movimento, que tem em sua bandeira as cores do arco íris. 

Na Figura 01, a artista usou macacão colado ao corpo com fun-
do em cor amarela, estampado em listras na cor roxo e com rostos 
de felinos, uma pochete em couro preto na cintura e um calçado 
no modelo moule na cor preta com detalhe em pele e estampa que 
também remete a um felino. Posou em posição quatro apoios. No-
tou-se que a construção estética foi pautada de modo a enaltecer 
o poder e a beleza da artista, com maquiagem suave e iluminada, 
utilização de batom em cor forte, produção de cabelo que remete ao 
crespo/encaracolado natural. Nas poses e principalmente nos looks 
selecionados, majoritariamente, da marca de luxo Gucci, a imagem 
criada revelou uma atenção por parte da equipe de produtores de 
moda da revista com questões simbólicas que sugerem status, visto 
que são peças conceituais de uma grande marca italiana, conhecida e 
respeitada mundialmente. O selvagem e sensual também foram re-
ferenciados, tanto por conta da pose, como se Linn fosse um animal 
em posição de ataque e, ao mesmo tempo, em posição sexual “de 
quatro”. Essas são algumas das conotações possíveis para a leitura 
dessa imagem, mas quantas outras podem ser visualizadas quando 
se tem uma mulher preta e travesti nessa posição?

FIGURA 01 – LINN EM EDITORIAL “RAINBOW POWER”  DA VOGUE BRASIL.

Fonte: Tabatini (2017).



47

Faz-se necessário salientar que as imagens desse editorial foram 
idealizadas por profissionais plurais em diferentes esferas, como de 
gênero, raça e classe, entre eles(as), a fotógrafa Cassia Tabatini, o 
stylist Dudu Bertholini, os maquiadores(as) Daniele da Mata, Rafael 
Holland, Enrico Moscatelli, Sasha Housbrak e Ian Ribeiro, os(as) 
assistentes de styling Marcello Martins e Ana Carolina Nascimento 
e a produtora de moda Fernanda Turetta (RODINI, 2017). Tal con-
figuração parece ser uma preocupação da revista em adentrar essa 
atmosfera de maneira coerente, já que houveram muitos ruídos co-
municacionais em outras edições da revista, em especial em relação 
ao uso de referenciais e imagens de pessoas LGBTs e negras. 

Nesse editorial, Linn submeteu-se a certas orientações no ves-
tir, em uma relação carregada de múltiplas negociações, inclusive 
para ocupar esse espaço. O ceder faz parte dos jogos sociais a que 
os indivíduos estão sujeitos, embora visualizou-se que foram pou-
cas as concessões feitas por ela, conseguiu e pareceu querer manter 
sua autenticidade e domínio perante suas escolhas. A moda tende 
a manter contato com as tendências do âmbito musical e de outras 
formas de cultura popular, pois opera e se desenvolve por meio des-
ses contextos, que também seguem e lançam moda e variações de 
comportamento. A predominância de mulheres trans negras nesse 
material da revista sinaliza mudanças na forma de conceber conte-
údo editorial na mídia impressa de moda, revelando uma descon-
tinuidade. Além da cor da pele e das artistas que participaram do 
editorial serem LGBTs, há outro indicativo de transformação: são 
de origem humilde, muitas ainda residem em zonas periféricas.

A moda, como instrumento de mobilidade de Linn, foi usada 
para reorganizar espaços de sua atuação e de inseri-la em diversas 
dinâmicas sociais. É como se Linn tivesse arrebentado cordas, em 
uma não passividade, de quem sentiu e sente na pele estigmas e 
preconceitos, também pela moda que escolheu vestir, ou seja, faz 
parte das práticas que quer vivenciar no cotidiano. Como a própria 
afirmou para Sarmento (2019), sente o preconceito em tudo que 
faz, sobretudo os olhares, como se fosse um corpo abjeto. Decla-
rou ainda que produz novos pensamentos, novos comportamentos, 



48

utopias que não são estagnadas nem presas a imagem no espelho, 
para que sua criatividade perante a vida construa sua corporalidade.

As vivências de Linn da Quebrada para com questões de gêne-
ro, quer nas suas músicas ou discursos foram de encontro ao que 
Sant’anna (2015) apontou como processo de construção de corpo 
e beleza políticos e como mecanismos de relação. Para a autora, o 
corpo é constituído por uma trama de relações, e politizar as cons-
truções de corpo e beleza é também compreender os motivos so-
ciais quanto às preferências e necessidades para com a aparência. A 
história da beleza revela o entendimento das mudanças nos padrões 
de comportamento, dos gostos e das maneiras de tratar o corpo ao 
longo do tempo.

Linn criou desvios e ressoou em sujeitos de diferentes vertentes; 
criou sinergias singulares, que serviram para se pensar em formas dis-
sonantes de significar modos de vida. Mencionando um termo usado 
por Rolnik (2018), Linn encontrou meio de viver uma potência de 
vida que não se quer cafetinada, visto que o domínio do inconsciente 
colonial-cafetinístico tende a se apropriar dessa pujança e do próprio 
direito de existir. Há em curso uma busca de uma micropolítica da/
para a vida, individual e coletiva, que anseia driblar, mesmo em meio 
a desconfortos, esse domínio inconsciente, colonial e cafetinístico. 
Abandonar a ideia de que não existe certo e errado, bem e mal, pro-
gressão ou regressão é um caminho importante para as manifesta-
ções disruptivas, pois desse modo, ampliam-se possibilidades de fazer 
e ser, rumo a um gozo vital, que persiste, persevera, e que percebe na 
moda um espaço para contestações, intervenções, transgressões e não 
conformismo, ou seja, excedendo fronteiras.

A MODA EM LINN DA QUEBRADA

Para Crane e Bovone (2006), a moda é uma forma da cultura 
material e de mídia que expressam uma ampla gama de significa-
dos, cuja decodificação em geral constitui um desafio. Tanto a moda 
como outras expressões de arte são criadas em mundos culturais, 



49

isto é, em comunidades compostas de criadores culturais, vende-
dores(as), compradores(as) e públicos, que contribuem de diversos 
modos para a criação, avaliação, disseminação e recepção de novos 
tipos de cultura.

Linn da Quebrada afirmou para Monteiro (2017) que moda diz 
respeito às histórias de cada indivíduo, como uma segunda pele, e 
serve como uma identidade estética e de postura perante o mun-
do. A artista vivenciou uma existência e uma relação corpo e moda 
em movimentos de experimentação, evitando estereótipos, em 
uma busca por ser, majoritariamente, sua maior referência. Barthes 
(1976) afirma que não há experiência humana que não possa ser ex-
pressa em narrativas, pois os indivíduos são, em sua essência, con-
tadores de histórias e extraem sentidos de mundo através das his-
tórias que contam.  Sendo assim, a moda de Linn da Quebrada diz 
respeito a um contar, sobretudo, sobre suas histórias reais e imagi-
nadas, ou seja, contar uma outra história de si, sobre si e seus(suas) 
pares. A transcendência e a transposição entre narrativas vestimen-
tares, musicais e corporais, proclamadas por meios comunicacio-
nais TRANSmutaram representações de seu corpo e aparência. Essa 
conduta da artista estabeleceu relação com o comportamento da ge-
ração de jovens na atualidade, que estão recorrendo cada vez mais 
a uma reflexão sobre suas atitudes ao consumir, no caso da moda, 
utilizando-a como manifesto.  Moda e corpo podem ser entendidos 
como agentes de rupturas, como veículos de comunicação e infor-
mação para troca de diálogos, na reprodução e registro de histórias 
e memórias, e no movimento de desconstrução de gêneros. 

Em entrevista para a revista Brasil Mais Jovem (2017, p. 66), 
Linn citou a moda como instrumento de legitimação, pois desde 
o momento que começou a pesquisar sobre seu corpo, iniciou o 
processo de experimentar roupas que gostaria de usar: “Tudo que 
a gente faz é política. A roupa que eu escolho para sair na rua é po-
lítica, a escolha de sair maquiada ou não, também tem efeitos e diz 
respeito a uma atitude, a um posicionamento”. 

A artista traduziu a seu modo sentidos para moda e para o cor-
po. Em alternativas não convencionais desestabilizou a ordem, co-



50

laborou para um pensar acerca do que é a moda, qual seu papel, o 
que pode revelar e esconder de determinado corpo, seja por meio de 
formas, cores, estampas, modelagens, e/ou na promoção de expres-
sões simbólicas e identitárias.

Em Linn da Quebrada e em suas variações vestimentares, há 
reverberações, efeitos de sentido e modulações negociadas. As ima-
gens publicadas na sua página oficial na rede social Instagram, assim 
como os desdobramentos dessas imagens perante seu público, nos 
comentários de cada postagem, serviram como fonte demonstrativa 
dessa afirmação. As imagens, juntamente com os textos verbais (es-
critos e orais), compuseram textualidades acerca das possibilidades 
das identificações e expressões de moda e gênero. 

Na Figura 02, o look usado por Linn foi composto por maquia-
gem leve, calcinha preta e vestido em tecido transparente da mesma 
cor, que pela pose destaca uma fenda que evidencia sua coxa esquer-
da. Seu semblante sereno e confiante atrelado às escolhas do vestir 
transmitiram feminilidade e certa sensualidade. No cenário da foto 
há um quadro que ilustra uma mulher com órgão genital masculino, 
ou seja, uma criação artística que estabelece ligação direta com Linn 
e com a letra de sua música “Mulher”, cujo trecho foi inserido na 
legenda da foto: “Não é homem, nem mulher”.

Linn é inconstante e parece utilizar dessa tática como forma de 
expressão, não quer se rotular. Assim como seu corpo, suas escolhas 
vestimentares também não seguiram uma única vertente. Utilizou 
peças que sinalizaram aparência feminina, como também as que 
extrapolaram esse entendimento, no uso de tênis, bonés, peças do 
segmento esporte com modelagens mais amplas, correntes grossas 
na cor ouro (em modelos muito utilizados por homens), o que de-
monstrou, mais uma vez, seu caráter de experimentação frente à 
moda, entrelaçando emaranhados de possibilidades de ser mulher, 
uma mistura de estilos que evitou classificações de gênero. Tal prá-
tica de Linn pode ser associada ao que o feminismo contemporâneo 
pretende: uma libertação dos estereótipos e papéis da mulher.  



51

FIGURA 02 – LINN DA QUEBRADA EM LOOK TRANSPARENTE 

Fonte: Instagram (2025a).

Na Figura 03, visualizou-se uma construção híbrida de visual, 
para além da discussão feminino/masculino. Há, nela, característi-
cas de uma estética futurista, com a utilização de peças conceituais, 
desenvolvidas de forma exclusiva e em matéria-prima não conven-
cionais, como no casaco, feito com alumínio maleável, estampado 
em cores, composto por dezenas de peças pontiagudas. Esse visual, 
em junção com elementos ancestrais afros em um corpo negro, seja 
via cabelo, maquiagem ou roupa, vem sendo denominado como 
afrofuturista, movimento estético que surgiu na década de 1960 e 
tomou força como movimento cultural, de fato, na década de 1990, 
adicionando às peças de roupas história, ficção, cosmologia e sím-
bolos da cultura africana, com o objetivo de expressar poder, status 
e riqueza para e do povo negro (Brasil, 2015; Illy, 2017). A valoriza-
ção da estética negra também promove, de diferentes formas, uma 
decolonização cultural, visual e do vestir.



52

FIGURA 03 – LINN DA QUEBRADA EM VISUAL QUE REMETE AO 

AFROFUTURISTO.

Fonte: Instagram (2025b).

O casaco utilizado pela artista permitiu, ainda, alusão às penas 
de aves. O body preto em tiras (apelo sensual) e a calça em material 
sintético que imita pele de animal, com terminações em couro e 
modelagem que se finda na coxa e não no quadril ou cintura, como 
geralmente imagina-se o formato de uma calça, apresentou conota-
ções fetichistas de uma cinta-liga, ao mesmo tempo em que remeteu 
a vestimenta utilizada no movimento country e por vaqueiros, de-
nominada de calça charrão ou chaparreira. Isto é, a artista utilizou 
de referências visuais que comumente não estariam em um único 
look para criar um visual autêntico.

Ao analisar cada imagem contida no recorte temporal da pes-
quisa, constatou - se crescente visibilidade e visualidade de Linn, 
bem com mais atenção aos figurinos e ao modo como se apresenta. 
Os tecidos, com diferentes caimentos, texturas e movimentos fo-
ram usados como artefato no performar seu corpo em suas apari-



53

ções, colaborando para a performance. Ela utilizou do seu posicio-
namento perante a moda como meio de comunicação e informação 
fundamental para troca de diálogos, como na utilização de visual 
afrofuturista, de desconstrução de gênero, não somente com os 
looks que escolheu para subir ao palco, em clipes ou aparições na 
televisão, mas também em seu cotidiano.

Os escritos de Rolnik (2016) ajudam a pensar o âmbito das mi-
cropolíticas e a correlação com a moda. Embora Rolnik (2016) es-
teja focada em políticas governamentais de esquerda e direita, e o 
regime capitalista na América Latina, propôs que não só no Brasil, 
mas em uma esfera maior, os sujeitos sociais estão pensando o atual 
estado das coisas e inventando maneiras de enfrentá-lo em práticas 
que incidem na dimensão micropolítica da existência coletiva, que 
não cessam de proliferar e que oferecem condições favoráveis para 
problematizar e ressignificar a palavra resistência. 

Manifestos micropolíticos estiveram nos inúmeros enfrenta-
mentos que Linn da Quebrada se colocou. Em entrevista ao pro-
grama Cultura Livre afirmou que a moda que almeja é a que causa 
estranhamento, de modo a viver e ser corpo e moda política: “eu 
busco causar um pouco de estranhamento para mim mesma e per-
ceber como a minha estética transforma também a minha experiên-
cia e as minhas relações” (Quebrada, 2018). Isto é, compreendeu que 
em suas escolhas e montação visual podia criar diálogos e situações 
que trouxesse à tona reflexões. 

Do feminino ao masculino, do convencional ao inovador, do 
individual ao coletivo, encontram-se uma diversidade de perso-
nagens que constituem a cultura. Para Vanessa Santos (2017), as 
construções culturais, ideológicas, mitológicas e rituais se dão em 
contingência e na vivência dos corpos negros (inclui-se o da mu-
lher negra trans) postos no centro do palco, que abrem espaços para 
elevação de estima, de trabalho e que rompem paradigmas. Nas plu-
ralidades existentes nesses corpos, vários processos identitários po-
dem se chocar e se repelir, no entanto, são provocações necessárias, 
por tratar-se de disputas políticas e ideológicas e por fazer parte de 
reflexões e de tentativas de olhar para a potência da mulher negra, 



54

da mulher trans e de toda sua feitura no contexto das manifestações 
dissidentes e micropolíticas. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Diante do exposto, considera-se que Linn da Quebrada, como 
personagem de/da mídia, expressou crítica social e cultural à moda 
concebida como dual, binária e branca, modelada pelo eurocen-
trismo, revelou caminhos e múltiplas possibilidades, finalidades e 
objetivos para a utilização da moda como artefato político. Transi-
tou por veículos e eventos de moda, ocupando espaços de poder e 
fazendo reflexões disruptivas sobre modos de ser e vestir, subver-
tendo normativas. Sendo assim, entende-se que a moda vivencia 
um momento de mudanças de paradigmas, permeada por aspectos 
socioculturais e de provocação decolonial, que favorecem o surgi-
mento e valorização de artistas e profissionais “dissidentes” na in-
dústria criativa e da moda, muitas vezes silenciados, como estilistas, 
maquiadores(as), stylists, produtores(as) musicais e afins, principal-
mente, oriundos(as) da periferia, pretos e LGBTQIA+.

REFERÊNCIAS

BARTHES, Roland. Masculino, Feminino, Neutro. Porto Alegre: 
Editora Globo, 1976.

BRASIL. Secretaria Nacional de Juventude. Amapô de Carne e Osso. 
Revista Brasil Mais Jovem, 2º ed., 2017. Disponível em: <https://
juventude.gov.br/brasilmais-jovem/noticias/entrevista-linn-da-
quebrada-amapo-de carnee%20osso?lang=es.WlFCh7ynHIU>. Acesso 
em: dez. 2024.

BRASIL, LUIZA. Dossiê Afrofuturismo: saiba mais sobre o movimento 
cultural. Geledés – Instituto da Mulher Negra, 2015. Disponível em: 



55

<https://www.geledes.org.br/dossie-afrofuturismo-saiba-mais-sobre-o-
movimentocultural/. Acesso em: novembro. 2024.

CRANE, Diana. Moda e seu papel social: classe, gênero e identidade 
das roupas. São Paulo: SENAC, 2006.

CRANE, Diana. BOVONE, Laura. Approaches to Material Culture: 

the Sociology of Fashion and Cloting. Poetics, v. 34, n. 6, 2006.

COSTA, Izabela. Sentidos Produções Assessoria de Imprensa. 2017. 
Mídia kit. Mensagem recebida por em jan. 2018.

ILLY, Katy. Estética afrofuturista. Las Pretas. 2017. Disponível em: 
<http://laspretas.com.br/estetica-afrofuturista/>. Acesso em: 23 fev. 
2025.

INSTAGRAM. Publicação de Linn da Quebrada. Instagram, 2018a. 
Disponível em: <https://www.instagram.com/p/BibW_ELnDyi/>. 
Acesso em: 11 fev. 2025.

INSTAGRAM. Publicação de Linn da Quebrada. Instagram, 2018b. 
Disponível em: <https://www.instagram.com/p/BjKiFLVnKqx/>. 
Acesso em: 12 fev. 2025.

LIPOVETSKY, Gilles. O império do efêmero: a moda e seu destino nas 
sociedades modernas. São Paulo: Companhia das Letras, 1989.

MONTEIRO, Gabriel. O recado de Mc Linn da Quebrada no SPFW 
N43. Revista Elle, 2017. Disponível em: <https://elle.abril.com.br/
cultura/entrevista-mc-linn-daquebrada-spfw-n43/#respond>. Acesso 
em: 20 jan. 2022.

RODINI, Rosana. Rainbow Power: Pabllo Vittar, Liniker e a turma que 
está revolucionando a cena musical. Revista Vogue, 2017. Disponível 
em: <http://vogue.globo.com/moda/moda-news/noticia/2017/07/
rainbow-power-pabllovittar-liniker-e-turma-que-esta-revolucionando-
cena-musical.html>. Acesso em: 05 fev. 2025.



56

ROLNIK, Suely. Esferas da insurreição: Notas para uma vida não 
cafetinada. 2. ed. São Paulo: N-1 edições, 2018.

ROLNIK, Suely. A hora da micropolítica. São Paulo: N-1 Edições, 
2016.

SANT’ANNA. Denise Bernuzzi de. Descobrir o corpo: uma história sem 
fim. Revista Educação e Realidade, São Paulo, v. 25, n. 2, p. 49-58, 
2000. Disponível em: <https://seer.ufrgs.br/educacaoerealidade/article/
viewFile/46832/29117>. Acesso em: 12 fev. 2025.

TABATINI, Cássia. Imagem do editorial “Raibow Power. Revista 

Vogue, 2017. Disponível em: <https://vogue.globo.com/moda/moda-
news/noticia/2017/07/rainbow-power-pabllo-vittar-liniker-e-turma-
que-esta-revolucionando-cena-musical.html>. Acesso em: 05 fev. 2025.

QUEBRADA, Linn da. Programa Cultura Livre - Entrevistadora 
Roberta Martineli. TV Cultura, 05 jun. 2018. Disponível em: <https://
www.youtube.com/watch?v=Kf_idnHJLbs>. Acesso em: 22 jan. 2025.



Antonio Teofilo Pinheiro Neto

CAPÍTULO 5

Muito mais guerrilheiro 
que MC: o midiartivismo 

de Don L



58

C A PÍTU LO 5

Muito mais guerrilheiro que MC: 
o midiartivismo de Don L

Antonio Teofilo Pinheiro Neto1

Este texto parte de uma experiência pessoal de escuta e aproximação 
com a cultura hip-hop, especialmente com o rap de Don L, como 
ponto de partida para uma análise mais ampla sobre a articulação 
entre música, mídia, política e subjetividade. A percepção de que 
referências decoloniais e nomes históricos começaram a fazer parte 
do meu repertório por meio de letras de rap – e não, inicialmente, 
por livros ou salas de aula – revela o potencial formativo dessas mú-
sicas. Em Roteiro pra Aïnouz, Vol. 2 (2021), Don L cita (entre tantos 
outros) Manoel Aleixo, Carlos Marighella, Che Guevara, Emiliano 
Zapata, Thomas Sankara, Tupac Amaru, Assata Shakur, Dina Di, 
Sabotage, Dandara, a dupla Cidinho e Doca, Malcolm X, Coman-
danta Ramona, além de eventos como as revoltas de Vila Velha, 
Canudos e Palmares. Um dos momentos mais significativos dessa 
escuta foi perceber que, antes mesmo de ter Milton Santos como 
uma referência pelas leituras acadêmicas, já o conhecia (e amava) 
pelas rimas de Don L: “temos Dina Di e Marighella // amamos Sa-
bota’ e Milton Santos // tamo nos salões e nas vielas.” A partir disso, 
compreendi a potência política e educativa da música do artista, e 
como ela atua como um projeto artístico de engajamento social. 

Neste trabalho, proponho analisar a postura do rapper Don L 
como artivista na mídia, a partir do conceito de midiartivismo pro-

1 Mestrando no Programa de Pós-Graduação em Estudos da Mídia (PPgEM) da Universidade 
Federal do Rio Grande do Norte (UFRN). E-mail: theopinheironeto@gmail.com



59

posto por Freitas (2021). Para isso, foco na entrevista concedida pelo 
artista ao “Lança a Braba”. Apresentado por Andreza Delgado, o po-

dcast é uma referência de produto midiático na atualidade. O “Lança 
a Braba” destaca-se por convidar personalidades que promovem dis-
cussões e práticas decoloniais, como Sônia Guajajara, representante 
das lutas indígenas, e Erica Malunguinho, com sua atuação na cul-
tura afro-brasileira, que amplificam vozes que desafiam narrativas 
hegemônicas. Outros convidados, como o historiador Jones Manoel 
e a cientista social Nátaly Neri, aprofundam debates sobre estruturas 
sociais. A abrangência do programa inclui figuras como Guilherme 
Boulos, Erika Hilton, Chavoso da USP e Dr. Drauzio Varella, convi-
dados que reforçam o papel do podcast como um catalisador de con-
versas que de alguma forma questionam a “mesmice” de outras mídias 
e promovem a valorização de diversos saberes e vivências.

A escolha dessa fonte se justifica por sua conexão direta com as 
formas tradicionais de transmissão de conhecimento dentro da cul-
tura hip-hop, onde a palavra falada carrega sentidos, vivências e visões 
de mundo. Don L, nesse espaço, constrói uma narrativa em que se 
apresenta como “muito mais guerrilheiro que MC” – como canta em 
a todo vapor (2021), reforçando sua postura política e a coerência entre 
sua trajetória musical e seu posicionamento como ativista. 

Mais do que uma análise pontual, este estudo pretende também 
contribuir para a documentação de momentos importantes da músi-
ca popular contemporânea, em especial do rap enquanto linguagem 
cada vez mais presente no debate público e nas paradas musicais. O 
rap, que historicamente ocupou margens, hoje disputa espaço com gê-
neros híbridos e com o chamado “pop”, tensionando definições sobre 
o que é ou não música popular. Ler o rap como pop ainda é um desafio 
dentro da própria cultura hip-hop, que em muitos momentos resistiu 
ao risco de esvaziamento político e comercialização de seus símbolos. 
No entanto, o alcance que o gênero tem conquistado mostra que essas 
fronteiras estão se redesenhando. Como afirma Elisa Lucinda (2024), 
“o que se tem que entender é que o funk e o rap representam a vitória 
da palavra num ambiente extremamente abandonado pelo Estado”. O 
rap representa a vitória da palavra.



60

Para alcançar os objetivos propostos, utilizo uma abordagem 
metodológica que combina a revisão bibliográfica, conforme orien-
tações de Cléber Prodanov e Ernani Freitas (2013), com a cato-
grafia, conceito desenvolvido por Guilherme (2022). A catografia 
é apresentada como um gesto de “catar grafias”, recolher sentidos 
e fragmentos em contextos vivos e periféricos. Trata-se de uma 
metodologia inspirada na prática dos catadores, coletores e povos 
originários que habitam os limites da floresta, da cidade e da lingua-
gem. O catógrafo é aquele que educa o olhar para reparar o que es-
capa, o que está nas bordas do discurso oficial. É alguém que ouve e 
escreve com atenção aos detalhes, valorizando marcas de oralidade, 
subjetividade e pertencimento. Segundo Guilherme (2022, p. 36), 
essa escrita é uma “alter’n’ativa” à linguagem acadêmica hegemôni-
ca, pois busca criar vínculos com o outro, utiliza voz ativa e mantém 
traços orais e culturais de sua comunidade. 

MÍDIA, ARTE E ATIVISMO

Para compreender a potência do discurso de Don L nesse es-
paço midiático, é necessário pensar as conexões entre arte, mídia 
e ativismo a partir do conceito de midiartivismo. Segundo Freitas 
(2021), o midiartivismo pode ser compreendido como qualquer 
ação ou iniciativa que utiliza expressões artísticas e recursos midiá-
ticos em defesa de uma causa. Trata-se, portanto, de uma forma de 
ativismo que se dá pela arte e pela mídia, ou ainda, de uma prática 
artística e midiática que se torna ação política. 

Chamo midiartivismo as ações criadas por artistas e grupos de 
artistas, chamados coletivos, que se organizam usando a mídia 
digital e se fazem presentes em plataformas de redes sociais a 
fim de ocupar espaços públicos. De modo geral, são ações cria-
das por artistas ou coletivo de artistas, educadores e militantes, 
que fazem uso de recursos de mídia e de expressões artísticas 
para promover o ativismo e para incrementar ações políticas, 
num tipo de pedagogia feita por integrantes de grupos e comu-
nidades subalternizadas, acerca de realidades marcadas pelos 
clássicos recortes de minoridade (Freitas, 2019, p. 235).



61

O midiartivismo, ao combinar essas forças, torna-se também 
uma pedagogia – uma prática de formação crítica que parte de den-
tro das comunidades e se comunica com realidades subalternizadas. 
Por isso, Freitas (2019, p. 241) afirma que o midiartivismo como 
projeto educador é um importante lugar de visibilidade para causas 
plurais, fugindo dos limites dos currículos escolares formais e dis-
tantes da experiência concreta das periferias e das margens.

A atuação de artistas e coletivos nas plataformas digitais, ao ocu-
par espaços públicos e midiáticos, também configura uma interven-
ção cultural. São ações que deslocam o centro do debate e permitem 
o surgimento de novas formas de fazer política, de produzir conhe-
cimento e de viver a arte. A presença do midiartivismo negro, nesse 
contexto, é ainda mais estratégica: ao romper com os paradigmas que 
naturalizam o apagamento e a marginalização, ele resgata histórias, 
corpos e vozes antes subalternizadas. Como escreve Freitas (2022, p. 
14), trata-se de um “fenômeno que proporciona ao levante das dissi-
dências insurgentes criar estratégias para vencer o apagamento”.

Don L, como homem negro, artista independente e articulador 
de um discurso politicamente situado, insere-se nesse campo. Suas 
aparições em podcasts e mídias alternativas, como no episódio do 
“Lança a Braba”, não são apenas momentos de divulgação de sua 
obra, mas oportunidades de tensionar narrativas dominantes. Nesse 
sentido, sua participação é também uma ocupação da esfera pública 
política e midiática, como destaca Freitas (2022, p. 4), e um exemplo 
de como os usos artísticos da mídia podem transformar espaços de 
consumo em espaços de debate e formação.

Os usos artísticos da mídia a fim de promover ações críticas 
e combativas chama a atenção para a importância de ocupa-
ção da esfera pública, qualquer que seja, já que toda esfera 
pública é sempre um espaço político, lugar de visibilidade de 
demandas, da exposição de problemas e de prioridades. Por 
isso, ao pensarmos sobre os usos artísticos de tecnologias para 
promover uma causa (essa, a máxima do midiartivismo), nos 
afastamos da ideia de uma arte contemplativa, que transmite 
emoções, mas que nada diz (Freitas, 2022, p. 06).



62

A arte de Don, não aparece aqui apenas como objeto de con-
templação, mas como instrumento de denúncia, de reivindicação 
e de proposição. Assim como o midiartivismo, não busca apenas 
emocionar: ele exige escuta e mobilização. Como afirma Freitas 
(2022, p. 6), ao pensarmos sobre os usos artísticos de tecnologias 
para promover uma causa, “nos afastamos da ideia de uma arte con-
templativa, que transmite emoções, mas que nada diz”. No caso de 
Don L, o que se diz – e o modo como se diz – importa, e muito.

MUITO MAIS GUERRILHEIRO QUE MC

Logo no início do episódio, a provocação feita ao rapper — “Pre-
cisa ler O Capital ou é só ouvir Don L?” — introduz a dimensão pe-
dagógica de sua obra. A resposta do artista (“Ler O Capital é uma 
coisa distante da nossa realidade. Eu não li, quero ler.”) desloca a 
discussão da leitura formal para a escuta atenta, e reforça a ideia de 
que o rap é, por si só, um campo de formação crítica. Essa resposta 
sintetiza a motivação que orienta este artigo: a música de Don L é 
um meio de acesso a debates que, muitas vezes, chegam antes pela 
arte do que pelos livros.

Mais adiante, ao ser perguntado se se considera um facilitador 
da luta anticapitalista, Don responde que se sente lisonjeado por ser 
lido assim. A construção de sua imagem pública, portanto, se dá no 
cruzamento entre a figura do artista e do militante. Ele não se po-
siciona como um intelectual clássico, mas como alguém que pensa 
o Brasil a partir da própria vivência, repertório e criação artística. 

Ao longo da conversa, Don L percorre uma série de temas his-
tóricos e sociais com naturalidade, articulando suas músicas com 
reflexões que vão da colonização à violência policial, do racismo 
ambiental à crítica ao mercado da música. Suas frases, ainda que 
proferidas em tom de conversa, carregam densidade analítica. A 
cada comentário, há um deslocamento do lugar comum que se es-
pera de uma entrevista sobre um álbum. O lançamento do disco é 
apenas o ponto de partida. 



63

Quando Don fala sobre a história do disco, diz que está, na ver-
dade, reescrevendo a história do Brasil. Em um dos trechos mais 
contundentes, afirma: 

Eu inverto a história, enforcando o senhor de engenho no laço. 
Um bandido que rouba um engenho e abre as celas das senza-
las. Daqui a 100 anos, com o distanciamento histórico, você vai 
conseguir ver a violência carcerária que coloca pretos e pobres 
nas prisões em comparação ao que foi a escravidão.

Uma leitura que propõe a continuidade histórica entre o siste-
ma escravocrata e o sistema penal atual, reforçando a ideia de que 
a abolição formal da escravidão não significou o fim das estruturas 
de violência racial.

Um dos pontos da fala de Don L que também vale ser citada para 
entender o perfil do rapper, é quando reconhece as contradições que 
marcam a relação entre ativismo e mercado. Ao comentar a presença 
da escritora e ativista Djamila Ribeiro em uma propaganda do Johnnie 

Walker – o uísque escocês mais vendido do mundo, afirma que: “É 
preciso usar algumas contradições para manter nossa história viva. 
A gente tem que sobreviver, tem que usar os mesmos materiais.”A 
própria entrevista, nesse sentido, escapa do enquadramento habitual 
da mídia e propõe uma crítica direta aos próprios meios. 

Don comenta a relação entre música, algoritmo e plataformas 
digitais, afirmando que “100 milhões de streamings é o novo mi-
lhão”, denunciando a pressão sobre artistas para performarem su-
cesso num mercado dominado por grandes empresas e monopólios 
como o de Mark Zuckerberg – também citado na entrevista. Fala 
sobre o capitalismo como um projeto de vida inviável, e questiona: 

Como você sobe na vida sem explorar pessoas? Eu que re-
solvi fazer minha comida e cuidar da minha casa todo dia, 
isso toma tempo e demora mais a tua vida. Muita gente con-
seguiu subir na vida, e são proclamados como self-mades, 
mas muitas vezes tem uma mãe que se dedicou ao cuidado. 
Se tivéssemos um projeto de viver em comunidade talvez 
resolvermos esses problemas.



64

Ao longo da entrevista, Don também fala sobre revoluções, so-
bre a importância de resistir, e cita Fidel Castro – que faleceu aos 90 
anos, depois de construir uma vida longa na militância. Fala sobre 
os povos indígenas que seguem resistindo e sobre “a tecnologia de 
apagamento das nossas revoltas”. 

Entre tantas passagens marcantes, a que talvez mais concentre 
a potência do discurso de Don L é aquela em que afirma acreditar 
num mundo novo. Não como devaneio, mas como possibilidade 
concreta sustentada pelo conhecimento acumulado por uma huma-
nidade que insiste em sobreviver, criar e compartilhar. Há, em sua 
fala, a consciência do que já temos: intelectuais vivos, terras férteis, 
tecnologias sustentáveis, experiências comunitárias que funcionam. 
O que falta é o rompimento com as estruturas que organizam o 
mundo com base na escassez e na desigualdade.  

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A motivação inicial parecia simples: entender como nomes, 
conceitos e ideias fundamentais decoloniais me chegavam pela mú-
sica, antes mesmo de chegarem pela teoria. Ao ouvir a entrevista 
analisada o que se revelou, no entanto, foi a força de uma lingua-
gem que não apenas comunica, mas forma. Ao se apresentar como 
“muito mais guerrilheiro que MC”, Don L transforma a forma com 
que se apresenta na música, um disco vira um manifesto, uma aula 
de história. Sua fala, costurada entre rimas, entrevistas e reflexões, 
propõe uma revisão radical da história e uma imaginação coletiva 
de futuro. 

Quando um disco como Roteiro pra Aïnouz, Vol 2, que por si só 
é extremamente potente, é contextualizado por entrevistas, análises 
e debates, ele não só comunica: ele forma. Ele educa. Ele organi-
za afetos, raivas e sonhos em torno de um projeto que é, também, 
coletivo. É nesse ponto que a proposta de midiartivismo encontra 
sentido: ao transformar arte em ação e mídia em arena de dispu-
ta simbólica. E é aqui que a metodologia da catografia se mostra 



65

necessária, por permitir que o pesquisador coexista com o objeto, 
reconhecendo-se também parte da realidade que observa. 

O rap, nesse contexto, emerge como uma ferramenta de forma-
ção política popular do nosso tempo. Como disse Don L: “Eu acre-
dito num mundo novo”. E quando ele diz isso, não está sonhando 
sozinho — está nos convocando a cantar junto, a imaginar junto, e a 
construir o futuro no presente.

REFERÊNCIAS

FREITAS, Ricardo Oliveira de. Educomunicação como recurso de 
Midiartivismo. Rev. Exitus,  Santarém ,  v. 9, n. 4, p. 232-261,  out.  
2019.

FREITAS, Ricardo Oliveira de. Midiartivismo em Tempo de Pipa: 
música, poesia e arte a favor do ativismo social. Boitatá, Londrina, v. 16, 
n. 31, p. 83–95, 2021. 

GUILHERME, Andrielle Cristina Moura Mendes. Comunicadoras 

indígenas e a de(s)colonização das imagens. Tese (Doutorado em 
Estudos da Mídia) - Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes, 
Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Natal, 2022. 289f.

PRODANOV, C. C.; FREITAS, E. C. Metodologia do trabalho 

científico: métodos e técnicas da pesquisa e do trabalho acadêmico. 
Novo Hamburgo, RS: Feevale, 2013.



Danilo Pereira Domingos

Nadia Régia Maffi Neckel

CAPÍTULO 6

Heranças do silêncio, 
vozes da arte: 

análise discursiva da 
exposição “Espectros 
de Amorosidade” e o 

enfrentamento do 
apagamento racial



67

C A P ÍTU LO 6

Heranças do silêncio, vozes 
da arte: análise discursiva 
da exposição “Espectros 

de Amorosidade” e o 
enfrentamento do 
apagamento racial

Danilo Pereira Domingos1

Nadia Régia Maffi Neckel2

O Brasil é um país historicamente estruturado por um sistema de 
desigualdades raciais que atravessa suas instituições, práticas sociais 
e representações simbólicas. A herança colonial e escravista brasi-
leira forjou não apenas a exclusão física e econômica das populações 
negras e indígenas, mas também um silenciamento sistemático de 
suas vozes, memórias e subjetividades. Apesar de o país se autode-
clarar miscigenado e democrático em relação à raça, e de pesquisas 
acadêmicas demonstrarem que pessoas negras são maioria na popu-
lação, essa parcela ainda é sub-representada nos espaços de poder e 
decisão, além de ser a mais afetada por violência, pobreza e exclu-
são educacional. Essa violência simbólica também se manifesta no 
campo das artes e da memória cultural. A invisibilização de artis-
tas negros e indígenas, bem como a ausência de suas histórias nos 

1 Mestrando no curso de Ciências da Linguagem, Universidade do Sul de Santa Catarina 
(UniSul), danilopereiradomingos@gmail.com. 
2 Doutorado em Linguística, Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP), Docente PPGCL 
– UniSul nregia75@gmail.com.



68

arquivos oficiais, moldam um imaginário nacional que privilegia a 
branquitude como norma estética, epistêmica e política. 

Nesse sentido, a arte tem se mostrado um campo profícuo de 
contestação e produção de subjetividades nos contextos pós-colo-
niais.  No Brasil, onde o racismo estrutural molda a organização so-
cial, as práticas artísticas de mulheres negras e indígenas tornam-se 
espaços de resistência discursiva, produção de memória e reconfi-
guração simbólica da história. Este artigo debruça-se sobre a expo-
sição “Espectros de amorosidade: entre mares e vazantes” da artista 
Khetllen Costa, buscando analisar discursivamente como essa pro-
dução artística evidencia o persistente e multifacetado apagamento 
racial que estrutura a sociedade brasileira, convocando o passado a 
assombrar o presente. 

FIGURAS 1 - 2: EXPOSIÇÃO “ESPECTROS DE AMOROSIDADE: ENTRE 

MARES E VAZANTES”

Fonte: Pôster de divulgação (2025), 

a esquerda, foto de acervo pessoal (2025), a direita.

A exposição, que contempla obras realizadas entre 2024 e o 
início de 2025, emerge como um corpo poético fruto da pesqui-
sa de pós-doutorado da artista no Programa de Pós-Graduação em 



69

Artes Visuais da Universidade do Estado de Santa Catarina (Costa, 
2025). A nomeação dada a exposição remete aos fluxos das águas — 
entre mares e vazantes —, sinalizando um movimento não apenas 
geográfico (Manaus–Florianópolis), mas subjetivo, ancestral e polí-
tico. Contudo, o título ainda sugere o entrelaçamento entre afetivi-
dade e memória, algo que Lélia Gonzalez (2020) reconheceria como 
uma “amefricanidade afetiva”: um modo de elaborar a experiência 
negra e indígena a partir de gestos amorosos e coletivos. 

Em suas visitas a arquivos históricos de Florianópolis em busca 
de fotografias de mulheres afrodescendentes e indígenas, a artista se 
depara com a quase total ausência dessas imagens nos acervos, reve-
lando não apenas um esquecimento, mas um projeto de apagamen-
to. Em sua proposta poética a autora desloca esse regime ao reinscre-
ver nomes, imagens e histórias silenciadas em seus livros de artista, 
sendo assim, as obras operam como uma nova forma de arquivo.

REFERENCIAL TEÓRICO

A presente pesquisa fundamenta-se nos princípios Análise do 
Discurso franco-brasileira, articulada com teorias de autores e au-
toras negras, com vieses decoloniais que denunciam os mecanismos 
de silenciamento e apagamento racial nos regimes de saber e poder. 
Em sociedades como a nossa, marcadas por uma herança colonial e 
escravocrata, os discursos desempenham papel central na legitima-
ção das desigualdades e na construção simbólica da exclusão. O dis-
curso não apenas representa o mundo: ele o constitui, autorizando 
presenças e silenciando sujeitos. Nesse sentido, a arte pode operar 
como uma prática discursiva e política, capaz de tensionar os senti-
dos hegemônicos e reinscrever subjetividades apagadas.

ANÁLISE DO DISCURSO

Michel Pêcheux (1997) compreende o discurso como efeito da 



70

relação entre linguagem, ideologia e história. A ideologia, para ele, 
é aquilo que constitui o sujeito como tal, sendo, portanto, impos-
sível separar o dizer da posição ideológica que o sustenta. Eni Or-
landi (2012) aprofunda essa perspectiva ao propor que o discurso 
é atravessado por memórias, silêncios e esquecimentos, elementos 
que (re)produzem efeitos de sentidos possíveis do e no laço social. 
A exposição Espectros de amorosidade: entre mares e vazantes, de 
Khetllen Costa, será analisada como gesto de interpretação (Orlan-
di, 2012), um movimento que atua sobre a memória discursiva para 
reinscrever presenças historicamente silenciadas.

A esse quadro teórico soma-se a contribuição de Michel Fou-
cault (2008), em especial sua concepção de arquivo como sistema de 
enunciabilidade. O arquivo, para Foucault, não é um mero reposi-
tório de documentos, mas um dispositivo que regula o que pode ou 
não ser dito, visto e registrado em um dado momento histórico. A 
intervenção artística de Costa, ao buscar nos acervos históricos de 
Florianópolis vestígios de mulheres afrodescendentes e indígenas e 
inscrevê-los poeticamente em suas obras, atua sobre esse sistema de 
enunciabilidade, criando um arquivo outro, que desafia os critérios 
normativos de legitimação do saber e da memória.

PENSADORES NEGROS

Complementam esse referencial teórico os aportes de Frantz 
Fanon (2008), que denuncia a forma como o olhar branco e co-
lonial desumaniza o sujeito negro, exigindo dele que seja perma-
nentemente representante de uma coletividade oprimida. O autor 
aponta para os efeitos psíquicos dessa interpelação constante e para 
a necessidade de romper com essas imagens coloniais por meio de 
novos imaginários de identidade e subjetivação. Kilomba (2019), 
por sua vez, entende que falar e escrever a partir da experiência 
racializada é um ato político de descolonização: uma forma de re-
cuperar a autoria sobre a própria história, historicamente negada.

Cida Bento (2022) contribui com a noção de pacto narcísico da 



71

branquitude, revelando os mecanismos sutis pelos quais sujeitos bran-
cos mantêm seus privilégios por meio da exclusão simbólica e institu-
cional de corpos racializados. A obra de Khetllen Costa, ao reinscrever 
nomes e rostos de mulheres negras e indígenas nos espaços simbólicos 
da arte e da memória urbana, desestabiliza esse pacto ao produzir rup-
turas nos regimes de visibilidade historicamente brancos.

A amorosidade, elemento central na poética de Costa, articula-
-se ao pensamento de Lélia Gonzalez (2020), para quem as práticas 
culturais afro-brasileiras são também práticas políticas de resistên-
cia, mesmo quando expressas em formações afetivas e sensíveis. A 
‘amefricanidade afetiva’ presente na exposição conjuga ancestrali-
dade, corpo, território e afeto como forças de resistência à colo-
nialidade. A artista não apenas denuncia o apagamento histórico, 
mas oferece uma alternativa simbólica, em que o o afeto se torna 
estratégia de reinscrição e cura coletiva.

PROCESSOS ARTÍSTICOS

Por fim, a fotografia é uma forma de arte visual que permite a 
captura e o registro de momentos, lugares e emoções, através do 
olhar fotográfico, possibilitando o incentivo das pessoas a observar 
o mundo ao seu redor com atenção e sensibilidade. Esta linguagem 
artística fornece para o campo poético a possibilidade de selecionar 
elementos visuais, a compor imagens e a transmissão de mensagens 
por meio das fotografias (Salked, 2014). E por sua vez fornece o es-
paço de leitura e análise da linguagem na constituição dos sentidos 
sociais por meio da exposição e ao operar sobre imagens, palavras, 
técnicas e suportes, a artista mobiliza materialidades que carregam 
sentidos afetivos, históricos e políticos. Seus livros de artista – com-
postos por gravuras, bordados, fototransferências e monotipias – 
constroem um espaço de visibilidade e escuta para corpos e vozes 
que historicamente foram silenciados. Dessa forma, a arte torna-se 
um território de luta e de reexistência, no qual o passado é reen-
cenado e o presente é reconfigurado. É nessa esteira que trabalha-



72

remos os funcionamentos do Discurso Artístico (Neckel, 2004) na 
produção de Khetllen Costa.

METODOLOGIA

A metodologia adotada nesta pesquisa segue uma abordagem 
descritiva, fundamentada na Análise do Discurso de orientação 
francesa, com o objetivo de descrever e interpretar fenômenos 
relevantes relacionados ao tema em questão. Neste estudo, serão 
utilizados métodos e técnicas que visam descrever as característi-
cas, as relações e os padrões observáveis dos elementos envolvidos 
no objeto de pesquisa (Creswell; Creswell, 2021).   O corpus será 
constituído pelas obras expostas em Espectros de amorosidade, textos 
curatoriais, entrevistas e registros visuais. Para a análise o ponto 
de partida, será importante fazer a identificação de formações dis-
cursivas, da memória discursiva e das materialidades envolvidas no 
processo de significação. 

A exposição será tratada como prática discursiva e histórica, con-
siderando os gestos artísticos como enunciações que operam desloca-
mentos de sentido. A 1Análise do Discurso, desenvolvida por Michel 
Pêcheux (1997) e aprofundada por Eni Orlandi (2012), compreende 
o discurso como atravessado pela ideologia, memória e condições de 
produção, sendo indissociável da história. Orlandi (2012) propõe o 
conceito de “gesto de interpretação”, central para esta pesquisa, como 
aquilo que possibilita o deslocamento dos sentidos estabilizados e a 
emergência de novos sentidos nas práticas discursivas. 

Além disso, serão mobilizadas noções como o dispositivo fou-
caultiano (Foucault, 2008), que permite compreender a articula-
ção entre saber e poder nos mecanismos de visibilidade e exclusão. 
Pretende-se também dar protagonismo a pensadores como Frantz 
Fanon (2008), Lélia Gonzalez (2020) e Cida Bento (2022), trazen-
do as teorizações negras e contra-coloniais, bem como autores 
como Nêgo Bispo (2010), além de discursivistas que trabalham 
nessa perspectiva. O objetivo é aprofundar a compreensão dos 



73

processos de apagamento e reexistência, destacando como a arte 
pode atuar como estratégia discursiva de resistência, reinscrição e 
construção de novas memórias.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A análise discursiva da exposição Espectros de amorosidade revela 
como a produção artística de Khetllen Costa transcende a esfera es-
tética e afirma-se como um gesto político e histórico de resistência. 
Ao reinscrever rostos, nomes e memórias afro-indígenas histori-
camente silenciadas, suas obras desafiam discursos hegemônicos e 
questionam os critérios que definiram quem deveria ser lembrado 
ou esquecido. Esse movimento não se limita a denunciar ausências 
nos arquivos oficiais, mas propõe novas formas de presença simbó-
lica, capazes de reconstruir narrativas coletivas a partir de perspec-
tivas historicamente marginalizadas.

O uso de técnicas como gravura, bordado, fototransferência e 
monotipia potencializa essa proposta ao unir materialidade e afeti-
vidade, criando camadas de sentido que aproximam história, me-
mória e subjetividade. Bordar nomes, gravar rostos apagados ou 
transferir imagens esquecidas tornam-se gestos que reinscrevem 
experiências negras e indígenas na história, abrindo espaços de es-
cuta e reconhecimento. Com isso, a artista desloca o olhar domi-
nante e cria possibilidades de representação para sujeitos que histo-
ricamente foram relegados ao silêncio.

A reflexão proposta reafirma a arte contemporânea como ter-
ritório de disputa simbólica, no qual memória e identidade não são 
estáticas, mas processos em constante construção e negociação. Em 
um país marcado pelo racismo estrutural e pela exclusão sistemática 
de corpos negros e indígenas, as obras de Costa produzem fissuras 
nas narrativas consolidadas e trazem à tona outras histórias, pauta-
das não apenas pela dor do apagamento, mas também pela força do 
afeto, da ancestralidade e da resistência.

Ao mobilizar afetos e técnicas sensíveis, a artista constrói nar-



74

rativas visuais que questionam as lógicas coloniais e reconfiguram 
sentidos coletivos. Nesse processo, a memória é compreendida 
como algo vivo e disputado, e a arte revela-se como ferramenta po-
tente para revisitar, recontar e resignificar trajetórias historicamen-
te negadas. Assim, a prática artística deixa de ser apenas representa-
ção estética e passa a atuar como estratégia política de reexistência.

Por fim, reafirma-se que a arte, especialmente quando comprome-
tida com memórias racializadas, tem papel essencial na reconstrução 
de subjetividades, no enfrentamento dos legados coloniais e na forma-
ção de novas consciências históricas. O trabalho de Khetllen Costa de-
monstra que, ao interrogar quem tem o direito de ser lembrado, a arte 
pode ampliar horizontes de pertencimento e contribuir para a constru-
ção de uma memória social mais plural, crítica e sensível.

REFERÊNCIAS

A CARNE. Intérprete: Elza Soares. Compositores: Marcelo Yuka; 
Seu Jorge; Ulisses Cappelletti. In: DO CÓCCIX ATÉ O PESCOÇO. 
Intérprete: Elza Soares. Gravadora Maianga, 2002. (3m). 

AGÊNCIA BRASIL. Negros são maioria entre desocupados 

e trabalhadores informais no país. Agência Brasil, 13 nov. 
2019. Disponível em: https://agenciabrasil.ebc.com.br/economia/
noticia/2019-11/negros-sao-maioria-entre-desocupados-e-
trabalhadores-informais-no-pais. Acesso em: 18 maio 2025.

BENTO, Cida. O pacto da branquitude. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2022.

CRESWELL, John W.; CRESWELL, J. David. Projeto de pesquisa: 

métodos qualitativo, quantitativo e misto. 5. ed. Porto Alegre: Penso, 2021.

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 
2008.

FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2008.



75

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Rio 
de Janeiro: Zahar, 2020.

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA 
(IBGE). Censo 2022: pela primeira vez desde 1991, a maior parte da 
população do Brasil se declara parda. Agência de Notícias IBGE, 
22 dez. 2023. Disponível em: https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/
agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/38719-censo-2022-
pela-primeira-vez-desde-1991-a-maior-parte-da-populacao-do-brasil-
se-declara-parda. Acesso em: 18 maio 2025.

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo 
cotidiano. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019.

NECKEL, Nádia Régia Maffi. Do discurso artístico à percepção 

de diferentes processos discursivos. 2004. Dissertação (Mestrado 
em Ciências da Linguagem) – Universidade do Sul de Santa Catarina 
(UNISUL), Tubarão, 2004. 

ORLANDI, Eni P. Análise de discurso: princípios e procedimentos. 
Campinas: Pontes, 2012.

PÊCHEUX, Michel. Análise automática do discurso. In: GADET, F.; HAK, 
T. (orgs.). Por uma análise automática do discurso: uma introdução à 
obra de Michel Pêcheux. Campinas: Ed. da UNICAMP, 1997.

TAVARES, Khetllen da Costa. Ressonâncias de afetos: raízes Afro-

Indígenas retratadas. 2022. 388 p. Tese (Doutorado) - Universidade 
do Estado de Santa Catarina, Centro de Artes, Doutorado em Artes 
Visuais, Florianópolis, 2022. Disponível em: http://sistemabu.udesc.br/
pergamumweb/vinculos/00009d/00009d56.pdf. Acesso em: 8 dez. 2022.

TAVARES, Khetllen da Costa. Em busca dos retratos fotográficos de 

mulheres afrodescendentes e indígenas nos acervos históricos de 

Florianópolis. Florianópolis: [s.n.], 2025. Pesquisa de pós-doutorado 
desenvolvida no Programa de Pós-Graduação em Artes Visuais da 
Universidade do Estado de Santa Catarina, 2025.



Maxmillian Gomes Schreiner

CAPÍTULO 7

Xica Manicongo, presente! 
A construção discursiva 
do passado e do futuro 

transcestral



77

C A PÍTU LO 7

Xica Manicongo, presente! 
A construção discursiva 
do passado e do futuro 

transcestral

Maxmillian Gomes Schreiner1

Esta pesquisa se volta teórica e metodologicamente para a constru-
ção da memória discursiva de Xica Manicongo no desfile carnava-
lesco que a homenageou no carnaval de 2025. Centrado na interface 
entre a linguística e a literatura, esta investigação é parte de minha 
tese em andamento, a qual é desenvolvida no Programa de Pós-
-Graduação em Letras da Universidade Estadual do Centro-Oeste 
(UNICENTRO), no Paraná. A proposta da tese, da qual este tra-
balho visa ser um gesto analítico, toma como corpus a transmissão 
em TV aberta da apresentação artística-cultural “Quem tem medo 
de Xica Manicongo?”, obra promovida e realizada pela Escola de 
Samba Paraíso do Tuiuti, que compôs o desfile do Grupo Especial 
do Rio de Janeiro, no dia 04 de março ano de 2025.

A linha de pesquisa pela qual este trabalho é tecido compreende 
a interrelação entre Texto, Memória e Cultura. Desse imbricamen-
to, tomo como referencial teórico-metodológico os Estudos Dis-
cursivos Foucaultianos, no qual busca-se problematizar a relação 
constitutiva entre os sujeitos, os discursos e a história. Para além de 
uma compreensão estritamente linguística, compreendo o desfile 

1 Doutorando em Letras na Universidade Estadual do Centro-Oeste (UNICENTRO). Bolsista 
CAPES. maxgschreiner@gmail.com



78

carnavalesco enquanto um texto multissemiótico, plural, compos-
to por manifestações de diversas linguagens, sejam elas verbais e 
visuais, entre as quais a dança, a música, a performance, o samba-
-enredo, a narração, os comentários feitos pelos jornalistas, além 
de elementos que também são responsáveis por constituir sentidos, 
como os carros alegóricos, as fantasias, os adereços etc.

Os desfiles carnavalescos são um grande acontecimento na his-
tória cultural brasileira desde os anos de 1930. Através deles, são 
contadas narrativas por meio dos sambas-enredo. Através das mú-
sicas e das letras, do corpo posto em movimento a partir de um 
ritmo e em performance, com as fantasias e os carros alegóricos, 
elege-se uma história para contar seja de um tema específico ou seja 
pela biografia de um/uma personagem. Esse é o caso do desfile aqui 
elencado para análise. Trata-se de Xica Manicongo, considerada a 
primeira travesti negra do Brasil, que viveu no ano de 1591, em Sal-
vador, então capital do Brasil. Naquela época, o poder religioso era 
exercido fortemente pela igreja católica, já que essa a única religião 
permitida no reino português, sendo as outras consideradas impu-
ras e até mesmo sendo perseguidas, como foi o caso do judaísmo, 
que sofreu perseguições durante a existência da Inquisição Portu-
guesa, que aconteceu entre os anos de 1536 a 1821. A preocupação 
da Inquisição, especialmente do Tribunal do Santo Ofício, a insti-
tuição jurídico-religiosa de então, não era apenas fazer com que as 
pessoas seguissem os mandamentos da fé católica e compreendia o 
domínio político e econômico da população portuguesa e brasileira, 
além das outras colônias ultramarinas, como Angola, Moçambique 
e Goa, na Índia.

Xica Manicongo, uma africana escravizada, portanto, trazida à 
força para o Brasil, foi denunciada a esse Tribunal, que controlava 
tudo o que ocorria neste além-mar e na Metrópole. Sua acusação 
era de que ela, por ter um corpo com um pênis, não vestia as roupas 
adequadas ao sexo masculino. Ela preferia vestir-se com um traje 
específico de sua religião, a quimbanda. Esse traje era considerado 
feminino, pois parecia com um vestido, tendo uma abertura à sua 
frente. Eis como ela é apresentada – a partir de seu registro nos 



79

anais do Tribunal do Santo Ofício português –, pelo historiador 
Ronaldo Vainfas (2010).

Entre os mais extravagantes encontramos um tal de Francisco 
Manicongo, também conhecido por Francisco Congo, escravo 
de um sapateiro na Bahia do século XVI. Francisco fora duas 
vezes denunciado, inclusive por um escravo dos jesuítas, ‘de 
usar o ofício de fêmea’ nas relações que mantinha com outros 
negros. Travesti, recusava-se a usar ‘o vestido de homem 
que lhe dava seu senhor’, preferindo ‘trazer um pano cingido 
com as pontas por diante’, à maneira dos jimbandas do Congo, 
que, segundo o principal acusador, homem versado em costu-
mes africanos, ‘era o traje utilizado pelos somítigos pacientes 
em terras guineenses e congolesas’. À semelhança dos quim-
bandas observados por Cardonega na Angola do século XVII, 
Francisco era um autêntico jimbanda que teimava em man-

ter na Bahia o travestismo aceito em sua terra natal. Era 
homem que causava espécie, circulando naqueles trajes pelas 
ladeiras de Salvador (Vainfas, 2010, p. 218, grifos meus).

Desse texto de apresentação, que mescla elementos históricos e 
o exercício historiográfico, é possível como Xica era considerada um 
problema para o funcionamento da Inquisição Portuguesa no Bra-
sil, pois ela afrontava diretamente o poder da religião católica, seja 
por ter relações afetivo-sexuais com homens, portanto, praticava o 
sexo considerado sodomítico2, seja por ela exaltar sua religiosidade 
e afirmar publicamente ser praticante de quimbanda. Também, ela 
era reconhecida nas ruas da capital de então como uma pessoa que, 
apesar de ter um corpo considerado masculino, sua identidade de 
gênero não correspondia a essa masculinidade, portanto, tratava-se 
de uma identidade muito próxima ao que séculos mais tarde passou 
a ser chamada de travesti.

Essa foi a primeira vez que uma travesti negra foi homenagea-
da por um samba-enredo. Desde sua criação, em 19323, os desfiles 

2 Aquele em que, de maneira geral, não ocorre a procriação e apenas visa-se o prazer, como é 
o caso do sexo anal e do sexo oral.
3 A organização de um desfile carnavalesco a partir de agremiações, chamadas escolas de 
samba, no Rio de Janeiro, foi uma idealização do jornalista Mário Filho. Mais informações 
podem ser conferidas, por exemplo, no link: https://cn1brasil.com.br/rj-nascido-em-03-de-
junho-mario-filho-inventou-o-desfile-das-escolas-de-samba/. Acesso em: 09 jul. 2025.



80

das escolas de samba, funcionam como uma forma das comunidades 
negras no Rio de Janeiro narrarem experiências históricas desde seu 
ponto de vista, que foi marginalizado ao longo dos séculos de es-
cravização e posteriormente, como um dos efeitos desse genocídio 
colonial. Dessa maneira, na busca por compreender como ocorreu 
a construção discursiva da memória sobre Xica Manicongo nessa 
apresentação artística, volto-me para a Comissão de Frente, pri-
meiro elemento do referido desfile, o qual trouxe à tona uma atriz 
no papel dessa personagem histórica. Este trabalho visa apresentar 
uma análise sobre a construção de sentidos entre o passado e o fu-
turo por meio do conceito de transcestralidade através da Comissão 
de Frente, intitulada “Transpassado e Transfuturo”.

MEMÓRIA TRANSCESTRAL E A LUTA COTIDIANA 

PELA EXISTÊNCIA – O CARNAVAL COMO FORMA DE 

CELEBRAÇÃO DA VIDA TRAVESTI

De acordo com Michel Foucault (2017), filósofo francês que se 
debruçou sobre a linguagem em pesquisas que visavam compreen-
der como se formam os saberes sobre os sujeitos ao longo da histó-
ria, os sentidos daquilo que dizemos não se fixa sem que haja uma 
espécie de luta. Para que algo seja dito e reconhecido como verda-
deiro, explica-nos o autor, é preciso que se cumpram uma série de 
obrigações, regras as quais os sujeitos estão diretamente atrelados 
no instante em que tomam as palavras e se põem a comunicar.

A preocupação de Foucault, e na qual este trabalho está enreda-
do, é por compreender como os sujeitos, para se significarem, sempre 
são atravessados por aquilo que foi dito sobre eles ao longo da his-
tória. Assim, um exemplo, é a do sujeito mulher, para quem, apesar 
dos avanços sociais e a luta por direitos na contemporaneidade, ainda 
ressoam dizeres que se querem verdade, como a obrigação da mater-
nidade, do casamento e da servidão ao lar e o cuidado. Eis, portanto, 
uma série de verdades erigidas como saber ao longo do tempo por 
processos de discursivização. Trata-se de construções históricas em 
torno do gênero feminino, mas que não são verdades universais. 



81

Ocorre, dessa maneira, o funcionamento de uma memória dis-
cursiva sobre a qual, todos os sujeitos mulheres estão em uma rela-
ção inescapável, pois esses discursos têm tamanha força a ponto de 
atravessar a constituição da subjetividade de todas as mulheres. É, 
de acordo com Foucault (1995, p. 239), em torno disso que se luta 
sempre, ou seja “[a promoção de] novas formas de subjetividade 
através da recusa deste tipo de individualidade que nos foi imposto 
há vários séculos.”

Ao se voltar para os processos pelos quais ditos se constituem 
em verdades, Foucault problematiza o funcionamento da lingua-
gem a partir daquilo que é externo à estrutura, por exemplo, da lín-
gua. No estudo dessa faculdade mental, aprendemos que os signos 
constituem sentido a partir da relação entre um significante e um 
significado, porém, nessa análise estrutural não são visadas as trans-
formações e as disputas em torno dos signos, as quais estão direta-
mente relacionadas à história, essa repleta de relações de poder.

Se os sentidos não estão na evidência, Foucault (2017) propõe 
como perspectiva a escavação, uma metáfora para pensar o trabalho 
com a linguagem como a atividade arqueológica, na qual um objeto 
é pensado em relação a sua função social. Dessa maneira, aquilo que 
é dito está sempre em relação com outros já-ditos (Foucault, 2017); 
eis o conceito de enunciado, tal como formulado pelo filósofo: 

Mais que um elemento entre outros, mais que um recorte de-
marcável em um certo nível de análise, trata-se, antes, de uma 
função que se exerce verticalmente, em relação às diversas 
unidades, e que permite dizer, a propósito de uma série de sig-
nos, se elas estão aí presentes ou não. O enunciado não é, pois, 
uma estrutura (isto é, um conjunto de relações entre elemen-
tos variáveis, autorizando assim um número talvez infinito de 
modelos concretos); é uma função de existência que pertence, 
exclusivamente, aos signos, e a partir da qual se pode decidir, 
em seguida, pela análise ou pela intuição, se eles ‘fazem sentido’ 
ou não, segundo que regra se sucedem ou se justapõem, de que 
são signos, e que espécie de ato se encontra realizado por sua 
formulação (oral ou escrita) (Foucault, 2017, p. 105).

 
É com essa função de existência que os analistas de discurso junto 

à Michel Foucault se preocupam em seus trabalhos. Se tomarmos os 



82

ditos a partir de sua função de existência, compreendendo que nem 
tudo pode ser dito ao longo da história, os sentidos de signos como 
“transpassado” e “transfuturo” apontam para algo que parece não 
estar na evidência, principalmente porque relacionados a uma tra-
vesti negra, que foi escravizada no Brasil colônia. Xica Manicongo 
não teve voz, ainda que sua liberdade tenha incomodado a ponto de 
ela ser denunciada ao Tribunal do Santo Ofício mais de uma vez.

O reconhecimento de Xica Manicongo como uma personagem 
importante na história do Brasil, ao passo de sua homenagem pela Pa-
raíso do Tuiuti, indica uma relação indissociável com a ancestralidade 
negra, além de afirmar a importância da memória trans e travesti. É 
por essa dupla função que avento a existência do enunciado “Trans-
cestralidade”, como um dos sentidos construídos na alegoria Comis-
são de Frente do desfile “Quem tem medo de Xica Manicongo?”, que 
foi responsável por apresentar Xica à Marquês de Sapucaí e ao mun-
do4. “Transpassado e transfuturo”, no exercício de arqueologia sócio-
-histórica, deve considerar como o conhecimento da ancestralidade 
e mesmo da origem étnico-racial propriamente dito foi e é negado a 
muitas pessoas, dentre elas as travestis e mulheres trans negras, so-
bretudo como um efeito da escravização colonial. O reconhecimento 
de uma ancestralidade travesti e negra é, portanto, o eixo a partir do 
qual a performance gira e orienta a apresentação artística.

No intuito de ampliar o movimento analítico para além da su-
perfície linguística, tomo aquilo que é mostrado como uma instância 
se significação. Assim, a imagem de Xica Manicongo, performada 
pela atriz Daniela Raio, me interessa para compreender como esse 
sentido de transcestralidade é construído pela Comissão de Frente 
da Paraíso do Tuiuti.

Busco junto a Jean-Jacques Courtine (2013), uma maneira de 
compreender a constituição de sentidos nas imagens e lanço mão do 
conceito de intericonicidade. Com essa proposta, o autor considera 
na análise das imagens a busca por índices, pistas que nos façam 
tensionar o funcionamento de uma memória entre imagens.

4 O desfile foi transmitido pela Tv Globo e pela plataforma de streaming Globoplay.



83

[...] a ideia de memória discursiva implica que não existem 
discursos que não sejam interpretáveis sem referência a uma 
tal memória, que existe um ‘sempre já’ do discurso, segundo a 
fórmula que nós empregamos então para designar o interdis-
curso. Eu diria a mesma coisa da imagem: toda imagem se ins-
creve em uma cultura visual, e esta cultura supõe a existência 
junto ao indivíduo de uma memória visual, de uma memóra 
das imagens onde toda imagem tem um eco. Existe um ‘sempre 
já’ da imagem. Esta memória das imagens pode ser uma memó-
ria das imagens externas, percebidas, mas pode ser igualmente 
a memória das imagens internas, sugeridas, ‘despertadas’ pela 
percepção exterior de uma imagem (Courtine, 2013, p. 43).

 
Tomo como índice para o estabelecimento de uma memória 

visual de Xica Manicongo no desfile da Paraíso do Tuiuti o próprio 
corpo travesti posto na centralidade da cena. A partir dele propo-
nho retomar outros corpos travestis que aparecem em festas como 
o carnaval, em que a existência de pessoas com identidade de gênero 
é celebrada.

FIGURA 1: SÉRIE IMAGÉTICA – 

A FESTIVIDADE EM TORNO DA VIDA TRAVESTI

Fonte: Imagem adaptada da Internet

Na primeira imagem, Xica Manicongo, na segunda imagem, a 
personagem Candy, da série Pose e, na terceira imagem, Gilda, per-
sonagem histórica que marcou a vida da Boca Maldita curitibana ao 
longo dos anos 1980. Ambas são travestis e aparecem em momentos 
nos quais sua vida pode ser vivida e celebrada, o carnaval, no caso 



84

de Xica e Gilda e o ballroom, no caso de Candy. Gilda e Candy, assim 
como Xica, existiram, foram reconhecidas e perseguidas nas cidades 
(Curitiba e Nova Iorque) por afirmarem suas existências publica-
mente. Candy, Gilda e Xica não se encontram no mesmo tempo 
histórico, mas suas marcas na história estão diretamente relaciona-
das ao poder que visou silenciá-las e impor sobre elas uma forma de 
vida aos moldes das normas heterossexuais e brancas, ambas foram 
consideradas um problema para a cidade, ambas foram glorificadas 
pelo carnaval e, no caso de Candy, na cena ball.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Este trabalho visou apresentar um pequeno gesto analítico o 
qual compõe a tese em andamento sobre a constituição da memória 
discursiva sobre Xica Manicongo a partir do desfile carnavalesco 
“Quem tem medo de Xica Manicongo?”, acontecimento que home-
nageou, pela primeira vez uma travesti negra com um samba-enre-
do no Brasil.

A partir dos pressupostos teórico-metodológicos dos Estudos 
Discursivos Foucaultianos, tomei a Comissão de Frente “Transpas-
sado e Transfuturo” para problematizar os sentidos dessa alegoria 
para além da relação significante X significado, me interessando 
pela função de existência que esse título, considerado a partir da 
categoria de enunciado (Foucault, 2017) permite compreender.

Na sequência, ainda com base na categoria de memória via 
análise discursiva, elenquei como ponto de ancoragem o conceito 
de intericonicidade (Courtine, 2013), com o qual estabeleci como 
índice o corpo travesti na centralidade da cena carnavalesca e de 
festas como o ballroom. Teci, entre Xica Manicongo, Candy – da 
série Pose – e Gilda, a travesti da Boca Maldita de Curitiba algumas 
relações, que permitiram considerar como a vida travesti, ainda que 
perseguida, encontra em manifestações artísticas-performáticas, 
como o carnaval, uma possibilidade de existência.

As homenagens rendidas a elas, seja por sambas-enredo, seja em 



85

uma celebração ball, tem um intuito em comum, considerá-las im-
portantes na história das comunidades, tornando-as, dessa maneira, 
(trans)ancestrais. Suas vidas passam a ser rememoradas, comemora-
das e reconstruídas, mas desde um ponto de vista que não nega o que 
passou com elas, porém avança no intuito de fazer emergir sentidos 
que até então haviam sido silenciados ao se referir às suas memórias. 
Eis, portanto, uma função dessas festas, apresentações artísticas e des-
files carnavalescos, construir uma outra verdade e subjetividade de 
travestis que o poder normatizador tentou apagar.

REFERÊNCIAS

COURTINE, Jean-Jacques. Decifrar o corpo: pensar com Foucault. 
Tradução de Francisco Morás. Petrópolis: Vozes, 2013.

FOUCAULT, Michel. O sujeito e o poder. In: DREYFUS, Hubert L.; 
RABINOW, Paul. Michel Foucault, uma trajetória filosófica: (para 
além do estruturalismo e da hermenêutica). Tradução de Vera Porto 
Carrero. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1995. p. 241-249.

FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber. Tradução de Luiz 
Felipe Baeta Neves. 8. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2017.

VAINFAS, Ronaldo. Trópico dos pecados: moral, sexualidade e 
inquisição no Brasil. 2. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2010.



Marcia Costa Meyer

Ingarha Marya Gomes

CAPÍTULO 8

Força feminina:  
representatividade e 

decolonialidade no filme 
Moana 2



87

C A PÍTU LO 8

Força feminina:  
representatividade e 

decolonialidade 
no filme Moana 2

Marcia Costa Meyer 1

Ingarha Marya Gomes 2

A cultura pop ocupa lugar de destaque na construção dos imaginários 
contemporâneos, influenciando práticas sociais, valores e modos de 
representação identitária. Como afirma Hall (2003), os produtos cul-
turais populares são lugares de disputa simbólica, nas quais as repre-
sentações podem tanto reproduzir como desafiar estruturas de poder. 

O que importa são as rupturas significativas – em que velhas 
correntes de pensamento são rompidas, velhas constelações des-
locadas e elementos novos, e velhos são reagrupados ao redor de 
uma nova gama de premissas e temas. Mudanças em uma pro-
blemática transformam significativamente a natureza das ques-
tões propostas, as formas como são propostas e a maneira como 
podem ser adequadamente respondidas (Hall, 2003, p. 131).

Nesse sentido, obras como Moana 2 se destacam por promover 
uma narrativa que resgatam saberes ancestrais e questionam as ló-
gicas coloniais e patriarcais da indústria cultural. 

1 Publicitária, doutora em Letras pela Universidade Estadual do Centro-Oeste. Pesquisadora 
nas áreas de Literatura brasileira, Publicidade, Estudos Culturais, Semiótica, Intersemiótica 
e Artes visuais. Co-fundadora do Laboratório de Estudos Culturais, Identidades e 
Representação (LABECIR). e-mail: marcia4ever@hotmail.com.
2 Graduada em Letras-inglês e Literatura de língua inglesa, pós-graduada em Estudos 
Linguísticos e Literários. Professora de inglês na Escola Assunção de Nossa Senhora. e-mail: 
ingarha.gomes@gmail.com.



88

Normalmente o termo Pop está ligado a tudo que se torna um 
fenômeno artístico ou midiático. O cinema é um exemplo disso. Po-
rém, devemos lembrar que as construções audiovisuais também são 
uma maneira de expressão cultural que transmitem mensagens que 
podem (e devem) ser utilizadas para quebrar estereótipos, é o que 
ocorre com o filme Moana 2. Sua jornada vai além de uma simples 
história de aventura. O filme retrata o empoderamento feminino ao 
destacar a capacidade da personagem principal em superar adversi-
dades, desafiar expectativas e reconectar-se com suas raízes. Moana 
é apresentada como uma jovem líder que assume a responsabilidade 
por sua comunidade, quebrando os padrões de princesas passivas e 
dependentes que tradicionalmente dominavam o gênero das ani-
mações industriais e os contos de fadas. 

No Brasil, Moana 2 registrou a marca de segunda maior estreia 
cinematográfica de animação, e a nona maior abertura do mercado 
de todos os tempos no país. Pensando na buscamos voltar nossos 
olhares para a diversidade cultural e ancestralidade abordada no fil-
me, a decolonialidade, as ruptura de paradigmas socialmente enrai-
zados, bem como a importância da consciência ecológica e sustentá-
vel. Ao se consolidar como um fenômeno de bilheteria, o filme não 
apenas reforça a relevância da animação no mercado cinematográ-
fico, mas também oferece uma plataforma para questionamentos 
sobre gênero, ancestralidade e pertencimento. 

De acordo com Jenkins (2009), a cultura pop pode ser com-
preendida como um campo de produção ativa de significados.  Em 
consonância, Oliveira (2002) afirma que:

Daí percebe-se o conceito de cultura pop como algo que nasce 
na indústria cultural, mas não se limita às regras suas acríticas e 
homogeneizantes. Ao contrário, a cultura pop está muito mais 
próxima da subversão que da ideologia. Ela, constantemente, 
quer incomodar o receptor, ao invés de acomodá-lo (Oliveira, 
2002, p. 16).

Logo reforça-se a ideia de que o cinema, mesmo vinculado a 
interesses mercadológicos, é uma mediação cultural que envolve 



89

processos de tradução e negociação de sentidos entre diferentes 
matrizes culturais, como observa Martín-Barbero (2001). Portanto, 
Moana 2 surge como um exemplo de que o entretenimento pode 
funcionar como veículo de transformação. O filme desloca o centro 
da narrativa das tradições europeias para a cosmologia polinésia do 
Pacífico, valorizando as identidades não ocidentais. Esse movimen-
to dialoga com Quijano (2005), ao propor uma ruptura com a colo-
nialidade do poder e a imposição do saber eurocêntrico.

A incorporação de tão diversas e heterogêneas histórias cultu-
rais a um único mundo dominado pela Europa, significou para 
esse mundo uma configuração cultural, intelectual, em suma 
intersubjetiva, equivalente à articulação de todas as formas de 
controle do trabalho em torno do capital, para estabelecer o ca-
pitalismo mundial. Com efeito, todas as experiências, histórias, 
recursos e produtos culturais terminaram também articulados 
numa só ordem cultural global em torno da hegemonia eu-
ropéia ou ocidental. Em outras palavras, como parte do novo 
padrão de poder mundial, a Europa também concentrou sob 
sua hegemonia o controle de todas as formas de controle da 
subjetividade, da cultura, e em especial do conhecimento, da 
produção do conhecimento (Quijano, 2005, p.121).

Moana 2 propõe, também, uma ruptura com as narrativas hege-
mônicas sobre a mulher no cinema de animação. A figura da prin-
cesa passiva à espera de um príncipe, cede lugar a uma jovem líder, 
guerreira e divertida. Moana assume um papel central de decisão e 
transformação, o que subverte a lógica do patriarcado e a estrutura 
narrativa clássica da Disney.

DECOLONIALISMO, ANCESTRALIDADE E

 REPRESENTATIVIDADE

Em Moana 2 a perspectiva cultural é evidenciada pela forma 
como o filme integra elementos da mitologia e das tradições poliné-
sia. Ao trazer uma protagonista que busca restaurar o equilíbrio de 
sua comunidade, a obra trata da resistência e a sabedoria ancestral. 



90

Moana, ao retornar ao mar, não apenas alia força e espiritua-
lidade, mas também resgata os conhecimentos de seu povo. Como 
sugere Santos (2010), o conhecimento de outras épocas constitui uma 
forma de episteme que se contrapõe à racionalidade ocidental moder-
na, priorizando a experiência coletiva e que muitas vezes funciona 
melhor que as novas imposições tecnológicas da modernidade. 

No filme, a sabedoria dos antepassados é fundamental para a 
construção de uma liderança consciente. Moana busca resgatar es-
ses ensinamentos, para que o futuro da comunidade também tenha 
esse encontro com suas raízes. Esse pensamento se aproxima das 
cosmovisões indígenas, nas quais passado, presente e futuro estão 
entrelaçados (Krenak, 2019) e afirma: “Há centenas de narrativas de 
povos que estão vivos, que contam histórias, cantam, viajam, con-
versam e nos ensinam mais do que aprendemos nessa humanidade. 
Nós não somos as únicas pessoas interessantes no mundo, somos 
parte do todo” (Krenak, 2019, p.30).

Há também a representação da natureza como ente vivo fazen-
do uma ligação entre humano e ambiente. O oceano não é um mero 
cenário, mas um personagem que colabora com a protagonista.

A ancestralidade, em Moana 2, fica evidente quando ao retor-
nar ao mar ela busca respostas nas tradições de seu povo, estabe-
lecendo um elo entre passado e futuro. A jornada de Moana é uma 
busca de reconexão com saberes tradicionais que apontam para 
uma forma de existência coletiva, harmoniosa com a natureza e 
sustentada por vínculos que passam de geração para geração. A 
ancestralidade se apresenta como algo vivo, fundamental para en-
frentar os desafios do presente.

Moana representa, ainda, uma ruptura com os arquétipos clás-
sicos de princesas da Disney. Ao invés de ser uma figura passiva, 
que depende da presença de um herói masculino, ela é ativa, ques-
tionadora e corajosa. Isso reflete o que hooks (2019) define como 
um movimento de empoderamento feminista, a mulher tem que 
ocupar os espaços dominados por homens e ir contra aos pensa-
mentos sexistas.

Sua liderança é construída através do afeto e da responsabilida-



91

de com a coletividade. Essa abordagem está em sintonia com o fe-
minismo comunitário, defendido por autoras como Julieta Paredes 
(2013), para quem o protagonismo feminino precisa ser pensado a 
partir de realidades ancestrais e contextos não ocidentais:

	
Feminismo é a luta e a proposta de vida política de qualquer mu-
lher, em qualquer lugar do mundo, em qualquer fase da história, 
que se rebelou contra o patriarcado que a oprime. Essa definição 
nos permite nos reconhecer como filhas e netas de nossas pró-
prias tataravós aymaras, quéchuas e guaranis, rebeldes e antipa-
triarcais. Também nos nutre como irmãs de outras feministas ao 
redor do mundo e nos posiciona politicamente contra o feminis-
mo ocidental hegemônico (Paredes, 2013, p.76).

A força de Moana é de cuidado e ancestralidade, e não de domi-
nação. Além disso, ao não apresentar um interesse amoroso como ele-
mento motivador da trama, o filme rompe com a lógica patriarcal que 
reduz o destino feminino à espera do príncipe salvador. Moana quer 
descobrir sua origem, proteger seu povo e se reconectar com sua cul-
tura, metas que se alinham ao que Ribeiro (2017) aponta como a luta 
por autonomia e visibilidade das mulheres racializadas e periféricas.

Um dos aspectos importantes em Moana 2 é sua abordagem 
da ecologia como parte integrante da identidade cultural. O filme 
propõe que restaurar o equilíbrio ecológico passa por reconhecer a 
sabedoria dos povos originários. 

Moana aprende com os ventos, com as águas e com os mitos. 
Ao final da narrativa, ela não apenas salva sua comunidade, mas a 
reconduz a uma prática de vida ancestralmente ecológica: a navega-
ção em harmonia com os ciclos do mar. Esse retorno à tradição não 
é regressivo, mas revolucionário, como propõe Gutiérrez Aguilar 
(2015), os saberes ancestrais podem ser ferramentas políticas para a 
construção de futuros sustentáveis.



92

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A decolonialidade se manifesta na forma como o filme legitima 
vozes que foram silenciadas ou apropriadas pela cultura ocidental. 
As canções, os rituais, os mitos e a relação com o oceano são apre-
sentados como parte de um universo simbólico e que transmite a 
mensagem de respeito, cuidado e consciência para as futuras gera-
ções. Assim, Moana 2 contribui para o processo de ressignificação 
do lugar das culturas indígenas (polinésias) e periféricas na indús-
tria cultural global.

Moana 2 se consolida como um marco dentro do cinema de ani-
mação contemporâneo ao promover uma narrativa que une cultura 
pop, ancestralidade e decolonialidade. Mais do que um fenômeno 
midiático, o filme oferece ao público ferramentas para a construção 
de identidades mais plurais e conscientes.

Ao reconfigurar o papel feminino, valorizar culturas historica-
mente marginalizadas e enfatizar a importância do cuidado com a 
natureza, a obra aponta para um caminho possível de transforma-
ção cultural através do entretenimento. É, portanto, um exemplo de 
como a arte pode ser também um espaço de resistência, reexistência 
e reorganização social.

REFERÊNCIAS

AGUILAR, Raquel Gutiérrez. Horizontes comunitario-

populares: producción de lo común más allá de las políticas 
estado-céntricas. México: Bajo Tierra Ediciones, 2015.

HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. 
Belo Horizonte: UFMG, 2003.

hooks, bell. O feminismo é para todo mundo: políticas 
arrebatadoras. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2019.



93

JENKINS, Henry. Cultura da convergência. São Paulo: Aleph, 
2009.

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2019.

BARBERO, Jesús Martín. Dos meios às mediações: comunicação, 
cultura e hegemonia. Rio de Janeiro: UFRJ, 2001.

OLIVEIRA, Ivan Carlo Andrade de. Cultura pop. Macapá: 
Faculdade Seama, 2002. 

PAREDES, Julieta. Hilando fino: desde el feminismo 
comunitario. La Paz: Comunidad Mujeres Creando Comunidad, 
2013.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e 
América Latina. In: LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade 

do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Buenos Aires: 
CLACSO, 2005.

RIBEIRO, Djamila. Quem tem medo do feminismo negro? São 
Paulo: Companhia das Letras, 2017.

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do pensamento abissal: 
das linhas globais a uma ecologia de saberes. In: SANTOS, B. S.; 
MENESES, M. P. (Orgs.). Epistemologias do Sul. São Paulo: 
Cortez, 2010.



Saulo Gomes Thimóteo

CAPÍTULO 9

Dos búzios às cartas: 
adaptação da mitologia 

dos orixás para um jogo de 
tabuleiro



95

C A P ÍTU LO 9

Dos búzios às cartas: adaptação 
da mitologia dos orixás para um 

jogo de tabuleiro

Saulo Gomes Thimóteo1

A cultura brasileira é altamente plural e composta por 
contribuição de diferentes povos. Uma das mais fundamentais 
para a constituição do Brasil enquanto povo é a cultura negra e, 
dentre as contribuições, as tradições religiosas, em que os orixás 
figuram como os elementos centrais. Embora haja um sistemático 
apagamento e sufocamento dessas tradições, sobretudo devido ao 
desconhecimento, quando não à intolerância, os orixás se integraram 
à cultura, seja através do sincretismo religioso (como estratégia das 
pessoas escravizadas nos séculos passados de professarem sua fé sem 
sofrerem punições), seja através de uma crescente popularização 
dos itãs (as lendas e histórias dos orixás), que ganhou força a partir 
da década de 1950, com a publicação, por exemplo, de livros como o 
de Pierre Verger, Orixás, que baseando-se no caderno de anotações 
de Agenor Miranda Rocha, candomblecista que, nas primeiras 
décadas do século XX, sistematizou os capítulos oraculares do jogo 
de búzios, articulando-os com os diferentes itãs, interpretações e 
ebós (oferendas) referentes a cada orixá.

Algo de grande significação social e política para a inclusão dessas 
tradições como parte da cultura brasileira foi a Lei nº 10.639, de 2003, 
que incluiu no currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade 
1 Doutor em Letras, professor de Teoria Literária e Literaturas de Língua Portuguesa 
da Universidade Federal da Fronteira Sul (UFFS). Coordenador do Projeto de Extensão 
“Adamastor: laboratório de criação de jogos didáticos” e do Projeto de Pesquisa “De cartas e 
peões: leituras e metáforas do jogo”. E-mail: saulo.thimoteo@uffs.edu.br



96

da temática de História e Cultura Afro-Brasileira, acrescentando-se a 
temática indígena, com a Lei nº 11.645, de 2008. Nos dois parágrafos 
do artigo 26-A, aponta-se que aspectos da história e cultura desses dois 
grupos étnicos devem ser incluídos no estudo escolar, tomando-se 
como exemplos: “o estudo da história da África e dos africanos, a luta 
dos negros e dos povos indígenas no Brasil, a cultura negra e indígena 
brasileira e o negro e o índio na formação da sociedade nacional, 
resgatando as suas contribuições nas áreas social, econômica e 
política, pertinentes à história do Brasil.” (Brasil, 2008). Em sequência, 
estabelece-se que tais conteúdos perpassarão todo o currículo escolar, 
especialmente as áreas de educação artística, literatura e história 
brasileiras, ou seja, os componentes que constituem a construção 
cultural e simbólica dos estudantes. 

A lei já vigora há mais de vinte anos e, embora os avançados ainda 
estejam aquém de uma integração mais sistemática e humanizadora, 
algumas iniciativas já se fazem presentes, dentre elas, uma profusão 
de editoras e publicações direcionadas para a publicação de livros de 
autoria negra, com temáticas afro e que vão desde livros infantis, 
como conhecendo os orixás – de Exu a Oxalá, de Walnice Tristão, até 
graphic novels, como a série Orixás, de Alex Mir, e Contos dos Orixás, 

de Hugo Canuto. Essas iniciativas, de adaptar os itãs como textos 
literários, articuladas à visualidade, tornam-se importante produção 
para a compreensão da mitologia iorubá como parte constitutiva da 
formação cultural e humana do Brasil.

O projeto “Adamastor: laboratório de criação de jogos didáticos”, 
em atividade desde 2018, pretende se agregar a tais iniciativas, 
propondo uma atividade ludo-literária, na forma de um jogo de 
tabuleiro, que articule as histórias míticas de orixás como Iemanjá, 
Oxóssi e Xangô em diferentes dinâmicas, com vistas a socializar 
elementos da cultura africana e da tradição iorubá. Como salientado 
pelo pesquisador e professor Ivan Poli, no livro Pedagogia dos orixás: 
“Esses mitos africanos são um legado de nosso patrimônio cultural 
e civilizatório, e que em sua dimensão civilizatória e seus conceitos 
e valores igualmente civilizatórios, eles são um patrimônio de todo 
brasileiro independentemente de religião” (Poli, 2024, p. 119). 



97

Pensando-se que, segundo o censo demográfico de 2022, 55,4% 
da população do Brasil se declara negra (preta ou parda) (Sá; Santos; 
Silva, 2024), tal legado se conecta às raízes e tradições de mais da 
metade dos brasileiros, mesmo àqueles que não se identifiquem com 
alguma religião de matriz africana. Nessa questão, a inclusão dessas 
temáticas no contexto escolar cria não apenas uma identificação ou 
mesmo um espaço transicional aos alunos negros, mas também se 
torna um fator de aproximação para as demais crianças, dissipando 
a estigmatização e propiciando um enriquecimento do repertório 
cultural (Poli, 2024, p. 56).

A iniciativa de propor jogos de tabuleiro e cartas como 
ferramentas complementares de ensino se torna, portanto, um meio 
de instigar um deslocamento de expectativas e compreensão de seus 
participantes, interagindo com os universos culturais previamente 
conhecidos (ou não) e buscando conquistar os objetivos proposto pelo 
jogo. Assim, tais dinâmicas a se desenvolver vêm como uma forma 
de difusão e fruição da literatura, bem como de sua conservação, no 
sentido empregado por Leyla Perrone-Moisés, “não como imobilismo 
e fechamento ao novo, mas como conhecimento da tradição sem a 
qual não se pode avançar.” (Perrone-Moisés, 2016, p. 33).

DE JOGOS E ARQUÉTIPOS

Dessa forma, como fundamentação teórica para dialogar com 
o conteúdo cultural da mitologia dos orixás, pode-se associar aos 
estudos e análises de autores sobre o papel dos jogos como parcela 
estruturante e simbólica da cultura e da vida social. Os estudos de 
Roger Caillois, sobretudo no livro Os jogos e os homens, estabelecem 
quatro categorias sobre os modos de interação dos jogadores no e 
com o jogo. Duas delas, em especial, se apresentam como norteadoras 
e complementares para o conjunto de jogos estabelecidos em torno 
da temática dos orixás. 

A primeira categoria, nomeada Agôn (palavra grega que significa 
“disputa”), embasada na estruturação de regras, evidencia o caráter 



98

de competição – como o xadrez, com o ordenamento geométrico e 
estratégico –, nos quais se visualiza “um combate em que a igualdade 
das oportunidades é artificialmente criada para que os adversários se 
enfrentem em condições ideais, suscetíveis de dar um valor preciso e 
incontestável ao triunfo do vencedor” (Caillois, 2017, p. 49).

A segunda categoria, Alea, tem no nome uma já estabelecida 
conexão com o jogo de dados, com a sorte (“alea jacta est”, diria Júlio 
César, ao cruzar o Rubicão). Se Agôn é a competição da estratégia, 
Alea é o imprevisto do destino, de modo que seus jogadores antes li-
dam com o imponderável do que com regras. Como Caillois define, 
nessa modalidade, “[...] o destino é o único artesão da vitória, e esta, 
quando existe rivalidade, significa exclusivamente que o vencedor 
foi mais beneficiado por ele do que o vencido” (Caillois, 2017, p. 
53). Com relação a um jogo com cartas, o papel do destino está liga-
do ao embaralhar e distribuir aleatoriamente, de modo que não está 
ao alcance de nenhum jogador a garantia de receber uma boa “mão”.

Assim, pode-se associar essas duas categorias de jogo que se 
complementam (a estratégia e o destino) aos próprios itãs dos ori-
xás. Conforme a observação do professor Reginaldo Prandi, na 
apresentação de seu livro Mitologia dos orixás: “os orixás vivem em 
luta uns contra os outros, defendem seus governos e procuram 
ampliar seus domínios, valendo-se de todos os artifícios e artima-
nhas, da intriga dissimulada à guerra aberta e sangrenta, da con-
quista amorosa à traição. Os orixás alegram-se e sofrem, vencem e 
perdem, conquistam e são conquistados, amam e odeiam.” (Prandi, 
2001, p. 24). Nota-se que as ações dos orixás, nas histórias, são for-
muladas segundo lances narrativos, que ensinam e entretêm pela 
palavra posta em jogo. 

Pode-se associar, também, à representação simbólica dos di-
ferentes orixás que, com suas características e poderes, se revelam 
como arquétipos das distintas índoles humanas, com as quais toda 
pessoa se identifica. Algo apontado, por exemplo, pelo fotógrafo e 
antropólogo Pierre Fatumbi Verger, em sua obra Orixás, na qual se 
expressa que

Africanos e não-africanos têm em comum tendências inatas e 
um comportamento geral correspondente àquele de um orixá, 



99

como a virilidade devastadora e vigorosa de Xangô, a feminili-
dade elegante e coquete de Oxum, a sensualidade desenfreada 
de Oiá-Iansã, a calma benevolente de Nanã Buruku, a vivaci-
dade e a independência de Oxóssi, o masoquismo e o desejo de 
expiação de Omolu etc. (Verger, 2018, p. 41-2)

Tais construções se agregam à concepção das diferentes dinâ-
micas lúdicas elaboradas, alternando-se entre jogos de cartas, jogos 
de mancala e yoté (jogos tradicionais africanos), com vistas a socia-
lizar os elementos mitológicos dos orixás aos contextos educacio-
nais, culturais e sociais dos alunos.

BÚZIOS E CARTAS NO TABULEIRO

	 Tendo em mente que a proposta do jogo ORIXÁS é criar 
associações entre as histórias da mitologia iorubá a partir de dinâ-
micas interativas, optou-se por, com um mesmo conjunto de cartas, 
fichas, tabuleiro e peças propiciar diferentes formulações.

	 Com relação às cartas, elas se dividem em duas categorias: as 
Cartas Orixás, em que figuram representações dos orixás, além de, 
nos quatro cantos, os seus objetos; e as Cartas Objetos, em que os 
objetos correspondentes a oito orixás são apresentados, conforme a 
numeração de 1 (um) a 4 (quatro).

FIGURA 1: EXEMPLO DE CARTAS ORIXÁS E CARTAS OBJETOS

Fonte: O autor. Imagem de Iemanjá: www.freepik.com.br.



100

Com essa concepção, o entendimento da associação dos orixás 
com seus objetos característicos se formula, por parte dos jogado-
res, de maneira lúdica. O xaxará de Obaluaê ou o abebé de Ieman-
já, com suas cores e adornos, tornam-se elementos de referência 
que se constituem como conhecimento da mitologia iorubá e de 
sua simbologia. Descobrir que o oxê (machado de duas lâminas) se 
mostra como símbolo da justiça, dentro das histórias de Xangô, ou 
o eruexim (espanador) de Iansã serve para controlar o vento e as 
tempestades é uma forma de estimular a compreensão e o respeito 
pelas histórias da cultura afro-brasileira, sobretudo entre não co-
nhecedores, ecoando as discussões de Ivan Poli.

Somando-se a isso, o tabuleiro produzido se estabelece em três 
áreas, cada uma envolvida em diferentes jogos, conforme as dinâ-
micas propostas: 1) a borda, composta por oito orixás dispostos em 
linha, seguindo a correspondência dos dias da semana em que são 
cultuados (começando com Nanã, com segunda-feira sendo um dos 
seus dias de celebração, e finalizando com Iemanjá, cujas celebra-
ções ocorrem no sábado); 2) uma trilha intermediária, composta de 
64 casas triangulares, com as casas de canto organizadas por cor; 3) 
a área central, composta de 64 casas, com os oito objetos dos orixás 
distribuídos equitativamente tanto nas linhas quanto nas colunas.

FIGURA 2: TABULEIRO DO JOGO ORIXÁS

Fonte: O autor. Imagens dos orixás: www.freepik.com.br.



101

Em uma articulação entre essas três áreas, para além das cartas 
dos orixás e de seus objetos, dez dinâmicas foram elaboradas, com 
diferentes combinações desses elementos, inclusive, em algumas 
delas, contando também com duas cartas “curinga”, representando 
outros dois importantes orixás: Exu e Oxalá.

Abaixo, apresentam-se as sínteses das dinâmicas, a partir das 
associações de elementos de cada orixá:

Orixá Título do jogo Dinâmica envolvida

Nanã As peças que se 
montam

Colocar peças de diferentes formatos no ta-
buleiro central, correspondendo aos objetos.

Obaluaê A cura da dúvida Desfazer-se de todas as cartas da mão, a par-
tir de blefes e palpites.

Ogum Semear e colher Obter o maior número de búzios, em um es-
tilo de jogo de mancala.

Xangô Os reis em combate Retirar as peças adversárias do tabuleiro cen-
tral, por meio de saltos, ao estilo do jogo yoté.

Iansã O raio que une Obter as cartas de todos os orixás da borda, 
além de criar uma linha de quatro búzios no 
tabuleiro central.

Oxóssi A caçada Percorrer o caminho da linha intermediária 
correspondente, a partir da soma dos valores 
de cartas selecionadas

Oxum Os tesouros dos itãs Conquistar o máximo de itãs (com base nos 
objetos colocados em cada tábua de orixás).

Iemanjá O mar e a escuridão Preencher o tabuleiro central com búzios 
coloridos, em oposição à mecânica do jogo, 
que vai ocupando as casas.

Exu Abrir os caminhos Criar um caminho feito com os búzios de sua 
cor que conecte todas as faces do tabuleiro 
central.

Oxalá Do Orun ao Aiyê Percorrer o caminho da linha intermediária 
a partir dos pontos obtidos pela combinação 
das cartas

TABELA 1: JOGOS ELABORADOS

Fonte: O autor.



102

Pode-se apontar algumas evocações desses jogos, como o jogo 
“Os reis em combate”, baseado em itãs de Xangô como “Xangô é es-
colhido rei de Oió” ou “Xangô torna-se rei de Cossô” (Prandi, 2001), 
em que a construção das batalhas e combates é associado a um jogo 
africano chamado yoté (Figueiredo Furtado; Gonçalves, 2017). Ou 
ainda o jogo de mancala (Zuin; Sant’Anna, 2015), que com sua re-
presentação simbólica dos movimentos de semeadura e colheita, 
pode ser articulado ao orixá Ogum, graças ao itã “Ogum ensina aos 
homens as artes da agricultura” (Prandi, 2001).

Outros jogos trazem como elemento de conexão algum aspecto 
do arquétipo e características do orixá. Como o jogo de Exu, inti-
tulado “Abrir os caminhos”, que se vale da compreensão do orixá 
como o senhor das encruzilhadas para criar um jogo de colocação 
de búzios ao longo do tabuleiro central para que os quatro lados se 
conectem. Ou então 

Há, ainda, jogos colaborativos, em que, ao invés dos jogadores 
tentarem derrotar os demais, todos se unem contra a própria me-
cânica do jogo. É o que se pode realizar no jogo de Nanã, “As peças 
que se montam”, que se associa ao itã de que foi ela que forneceu a 
lama que moldaria a humanidade, em que peças com duas ou três 
casas, contendo ilustrações dos objetos do tabuleiro central, devem 
ser encaixadas em todos os espaços disponíveis. Ou então o jogo “O 
mar e a escuridão”, associado a Iemanjá, que deu à luz as estrelas, as 
nuvens e os orixás, bem como salvou o Sol de extinguir-se (Prandi, 
2001). Nesse jogo, todos os jogadores devem preencher as casas do 
tabuleiro central com os búzios das suas cores, para enfrentar cartas 
representando um adversário, que vai preenchendo o tabuleiro com 
fichas sem cor, representando o avanço da escuridão.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

O movimento da transposição do universo mitológico dos orixás 
para as dinâmicas de jogos de tabuleiro, mais do que um exercício 
lúdico de diferentes dinâmicas, busca construir-se como espaço de ce-



103

lebração da cultura fundamental das religiões afro-brasileiras, a partir 
das representações e histórias dos orixás. Com isso, o projeto Ada-
mastor estabelece, na união do entretenimento com a compreensão e 
o estudo, uma estratégia de desfazer preconceitos e realizar um passo 
no reconhecimento da cultura africana e da mitologia iorubá como 
parte integrante e formadora da própria cultura brasileira.

REFERÊNCIAS

BRASIL. Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008. Disponível em: https://
www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm 
Acesso em: 24/03/2025.

CAILLOIS, Roger. Os jogos e os homens. Petrópolis: Vozes, 2017.

FIGUEIREDO FURTADO, Maria Gabriela; GONÇALVES, Paulo 
Gonçalo Farias. Jogos africanos na formação de professores: o 
yoté como um recurso para o ensino de matemática. Revista BOEM, 
Florianópolis, v. 5, n. 8, p. 37–50, 2017.

POLI, Ivan. Antropologia dos orixás. Rio de Janeiro: Pallas, 2019. 

POLI, Ivan. Pedagogias dos orixás. Rio de Janeiro: Pallas, 2024.

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos orixás. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2001.

VERGER, Pierre. Orixás: Deuses iorubás na África e no novo mundo. 
Tradutora: Maria Aparecida da Nóbrega. Salvador, BA: Fundação Pierre 
Verger, 2018.

ZUIN, Elenice de Souza Lodron; SANT’ANA, Nádia Aparecida 
dos Santos.  Produzindo aproximações da cultura africana com a 
matemática escolar: a utilização do jogo mancala. Revista Pedagogia 

em Ação, v.7, n.1, 2015. Disponível em: https://repositorio.ufsc.br/
bitstream/handle/123456789/186646/ELENICE%20ZUIN_NADIA%20
SANTANA_ARTIGO%20MANCALA_PEDAGOGIA%20EM%20
AÇÃO.pdf?sequence=1&isAllowed=y . Acesso em: 30 nov. 2025.



Giovana Correa de Paula

Hertz Wendell de Camargo

CAPÍTULO 10

Umbanda, música 
pop brasileira e o rito 

audiovisual de MC Tha



105

C A P ÍTU LO 10

Umbanda, música pop 
brasileira e o rito audiovisual

de MC Tha

Giovana Correa de Paula1

Hertz Wendell de Camargo2

As religiões de matriz africana, como a Umbanda e o Candomblé, 
estão profundamente enraizadas na cultura brasileira, influenciando 
práticas cotidianas e simbólicas que extrapolam os limites do campo 
religioso. Essas influências manifestam-se em expressões idiomáti-
cas, eventos culturais e, especialmente, nas letras da Música Popular 
Brasileira (MPB). O presente trabalho propõe analisar a influência 
da Umbanda na música pop brasileira contemporânea, com foco na 
trajetória da artista MC Tha, que incorpora elementos umbandistas 
em sua estética musical desde sua conversão. A análise centra-se na 
canção e no videoclipe “Rito de Passá”, primeira obra lançada após 
sua iniciação religiosa, marcada por referências explícitas às práticas 
da Umbanda. A pesquisa se insere na interface entre religião, cultu-
ra popular e comunicação, considerando as transformações estéti-
cas e simbólicas a partir da conversão da artista.

AS RELIGIÕES AFRO-BRASILEIRAS E 

A MÚSICA POPULAR

1 Discente do curso de Publicidade e Propaganda. Pesquisadora do programa SAPIENS – 
Observatório do Consumo - UFPR. E-mail: giovanacorreadep@gmail.com	
2 Doutor em Estudos da Linguagem. Professor do curso de Publicidade e Propaganda e do 
PPGCOM. E-mail: hertzwendel@gmail.com



106

As religiões afro-brasileiras, como a Umbanda e o Candom-
blé, fazem parte do imaginário social brasileiro, sendo praticadas 
abertamente ou de forma sincrética, mesmo por aqueles que não se 
identificam religiosamente com tais crenças. Referências aos ori-
xás, rituais e símbolos espirituais são comuns na MPB, como em 
canções de Clara Nunes, Gilberto Gil, Maria Bethânia e Caetano 
Veloso. Como destacam Paulek e Siqueira (2022), “a presença de 
elementos das religiões afro-brasileiras na música não apenas enri-
quece o repertório cultural, mas também serve como um meio de 
resistência e afirmação da identidade, especialmente em um contex-
to de intolerância religiosa”.

Essas influências aparecem em festas como Cosme e Damião, 
em práticas como “pedir licença ao mar”, ou no preparo de comidas 
simbólicas, como a feijoada de Xangô. Elas também se fazem pre-
sentes em artistas que não necessariamente praticam a religião, mas 
reconhecem e utilizam sua simbologia. Um exemplo é Claudia Leit-
te, que, mesmo sendo cristã, interpreta canções como “Caranguejo”, 
em que saúda Iemanjá.

Artistas como Zeca Pagodinho, Clara Nunes, Arlindo Cruz e 
Anitta têm explorado temas e referências ligados à Umbanda e ao 
Candomblé em suas obras. Zeca Pagodinho, por exemplo, possui 
músicas como “Ogum” e “Lua de Ogum”, que trazem elementos re-
ligiosos em tom respeitoso e celebratório. Clara Nunes foi pioneira 
ao assumir abertamente a influência das religiões afro-brasileiras 
em seu repertório. Arlindo Cruz, por sua vez, construiu grande par-
te de sua carreira dialogando com espiritualidade e ancestralidade.

Anitta, apesar de praticante do Candomblé e não da Umbanda, 
insere em seus clipes e canções referências aos orixás e à espiritua-
lidade africana. Sua atuação contribui para a desmistificação dessas 
religiões e reforça sua presença em espaços de ampla visibilidade 
midiática. A presença de elementos afro-brasileiros na música po-
pular não apenas enriquece a cultura, mas também serve como um 
meio de resistência e afirmação da identidade, especialmente em um 
contexto de intolerância religiosa (Paulek & Siqueira, 2022).



107

A TRAJETÓRIA DE MC THA E A CONVERSÃO RELIGIOSA

MC Tha, nascida Thaís da Silva, iniciou sua carreira no funk, 
mas logo percebeu que sua voz e estilo não se encaixavam nas ex-
pectativas da indústria, sendo considerada “romântica demais” para 
o gênero. Em busca de uma forma mais autêntica de se expressar, 
sua entrada na Umbanda representou uma ruptura simbólica e es-
tética. Inicialmente relutante em cantar sobre a religião, ela foi en-
corajada por seu pai de santo a integrar sua espiritualidade à sua 
arte, o que se revelou um processo natural de autoconhecimento e 
crescimento pessoal.

 A iniciação na Umbanda proporcionou a MC Tha um espaço 
seguro para explorar sua identidade, refletindo em sua produção ar-
tística. O álbum “Rito de Passá”, lançado em 2019, marca essa tran-
sição, trazendo letras que abordam espiritualidade, ancestralidade e 
empoderamento feminino, especialmente de mulheres negras peri-
féricas. A espiritualidade se tornou uma fonte de inspiração, permi-
tindo que ela falasse sobre autoestima, vulnerabilidade e superação. 
A conexão com seus guias espirituais e a ancestralidade a ajudaram a 
se sentir mais segura em sua identidade, transformando não apenas 
sua música, mas também a maneira como ela se vê.

A mudança na estética musical de MC Tha é evidente na fusão 
de elementos do funk com influências da Umbanda. Em vez de se 
limitar a um único gênero, ela começou a criar um som que reflete 
sua identidade, incorporando ritmos e melodias que dialogam com 
sua espiritualidade. Essa nova abordagem enriqueceu sua música e 
a tornou mais acessível a um público mais amplo, especialmente 
os jovens que se identificam com sua mensagem de empoderamen-
to e autoconhecimento. A estética visual de seus clipes, como o de 
“Rito de Passá”, também reflete essa nova fase, trazendo elementos 
simbólicos da Umbanda e celebrando sua cultura e espiritualidade 
de maneira autêntica. A trajetória de MC Tha exemplifica como a 
música pode ser um veículo potente para a afirmação identitária e 
espiritual, especialmente em um contexto em que a visibilidade das 
religiões afro-brasileiras é frequentemente marginalizada.



108

A CANÇÃO “RITO DE PASSÁ” E A REPRESENTAÇÃO AOS 

ORIXÁS NA LETRA

A canção “Rito de Passá” representa de forma simbólica e es-
piritual a trajetória da artista, funcionando como um elo entre sua 
identidade pessoal e suas raízes culturais. A letra apresenta diver-
sos elementos associados aos orixás, que são fundamentais na Um-
banda, cada um com suas características e atributos específicos. Por 
exemplo, os versos:

 
“A flecha atirei (ao orixá Oxóssi) / Onde caiu, bradei (Ogum) 
/ O céu relampeou (Iansã) / A chuva vai chegar (Oxumaré) / 
Meu corpo foi ao chão (Obá) / Na palha pra curar (Omolu)”

 
Os versos evocam não apenas a presença dos orixás, mas tam-

bém os poderes que eles representam. Oxóssi, o orixá da caça e da 
abundância, simboliza a busca por sustento e prosperidade. Ogum, 
o deus da guerra, é associado à proteção e à luta, enquanto Iansã, 
a deusa dos ventos e tempestades, traz a ideia de transformação e 
mudança. Oxumaré, que representa a chuva e a fertilidade, sugere 
renovação e esperança, e Obá, a orixá da luta e da força, simboliza a 
resistência. Por fim, Omolu, associado à cura e à saúde, traz a ideia 
de regeneração e proteção espiritual.

Esses versos não apenas evocam os atributos de cada orixá, mas 
também refletem a interconexão entre a natureza e a espiritualida-
de, um aspecto central na prática da Umbanda. O trecho “Abram-se 
os caminhos” repete-se como uma invocação ritualística, muito pre-
sente nos pontos cantados da Umbanda, simbolizando abertura es-
piritual e superação de obstáculos. Essa repetição não é meramente 
estética; ela carrega um peso ritual que ressoa como um pedido para 
limpeza, prosperidade e esperança. A canção, portanto, se torna um 
hino de esperança e renovação, um chamado à ação e à mudança.

 Além de seus significados religiosos, a canção carrega valores 
simbólicos profundos sobre identidade, transformação e conexão 
com a ancestralidade. A letra de “Rito de Passá” reflete a busca por 



109

pertencimento e a valorização da ancestralidade, temas centrais na 
música afro-brasileira. A relação entre a artista e os orixás é uma 
forma de reafirmar sua identidade e resistência em um cenário de 
marginalização, onde as vozes e as histórias de pessoas afro-brasi-
leiras muitas vezes são silenciadas ou distorcidas.

A música, portanto, não é apenas uma expressão artística, mas 
um manifesto cultural que dialoga com a história e a espiritualidade 
afro-brasileira. Ao incorporar elementos da Umbanda em sua obra, 
MC Tha não apenas celebra sua própria jornada espiritual, mas 
também convida o público a refletir sobre suas próprias identidades 
e conexões com suas raízes. Essa abordagem transforma a canção 
em um rito de passagem, não apenas para a artista, mas para todos 
aqueles que se identificam com sua mensagem.

Através de “Rito de Passá”, MC Tha estabelece um espaço de di-
álogo e reflexão sobre a espiritualidade afro-brasileira, promovendo 
uma maior compreensão e respeito pelas tradições que moldam a 
cultura brasileira. A música se torna um veículo de resistência, onde 
a artista não apenas expressa sua individualidade, mas também se 
torna uma voz coletiva que ecoa as lutas e as esperanças de muitos. 
Assim, a canção transcende o mero entretenimento, tornando-se 
um poderoso instrumento de afirmação cultural e espiritual, que 
ressoa com a experiência de uma comunidade que busca reconhe-
cimento e valorização em um mundo que frequentemente ignora 
suas contribuições e histórias.

ESTÉTICA VISUAL E NARRATIVA DO VIDEOCLIPE

             
O videoclipe de “Rito de Passá” é uma obra que vai além da 

apresentação musical; ele se configura como uma experiência visual 
e sensorial que reforça a conexão da artista com a espiritualidade 
afro-brasileira. A escolha de uma estética pautada na natureza e nos 
rituais é fundamental para transmitir a profundidade e a riqueza das 
tradições umbandistas, que valorizam a relação com os elementos 
naturais e a espiritualidade.



110

FIGURA 1: BANHO DE ERVA 

Fonte: Clipe Rito de Passá (2019)

Os figurinos brancos e claros utilizados por MC Tha e pelos 
dançarinos são uma referência direta às vestimentas tradicionais 
dos rituais de Umbanda, onde as cores têm significados específicos 
e estão associadas a diferentes orixás. O branco, por exemplo, é fre-
quentemente associado à paz, à purificação e à proteção, simboli-
zando a luz e a espiritualidade. Essa escolha estética não apenas em-
beleza o videoclipe, mas também carrega um simbolismo profundo, 
refletindo a busca por harmonia e conexão com o divino.

 Os cenários externos, que incluem rios, cachoeiras, campos e 
pedras, são elementos que evocam a força e a beleza da natureza, 
que são centrais na prática da Umbanda. Na religião, a natureza é 
vista como um espaço sagrado, onde os orixás habitam e se mani-



111

festam. A presença de água, por exemplo, é um símbolo de renova-
ção e purificação, enquanto as pedras podem representar a força e 
a estabilidade. Ao filmar em ambientes naturais. Além disso, o uso 
de elementos como ervas, incensos e flores é uma prática comum 
nos rituais de Umbanda, onde esses itens são utilizados para puri-
ficação, proteção e conexão com os orixás. As ervas, por exemplo, 
são frequentemente empregadas em banhos e defumações, com o 
intuito de atrair boas energias e afastar influências negativas. No 
videoclipe, a presença desses elementos reforça a autenticidade da 
representação da religião, mostrando que a espiritualidade é vivida 
e praticada de forma concreta.

 A combinação desses elementos visuais cria uma atmosfera 
que convida o espectador a refletir sobre a espiritualidade e a an-
cestralidade. O videoclipe se torna, assim, um espaço de celebração 
e reverência, onde a artista não apenas expressa sua fé, mas tam-
bém convida o público a participar dessa experiência espiritual. Essa 
abordagem estética é uma forma de resistência cultural, que busca 
valorizar e legitimar as tradições afro-brasileiras. 

FIGURA 2: RELÁÇÃO ENTRE AS MEDIUNS DURANTE O  RITUAL

Fonte: Clipe Rito de Passá (2019)



112

A obra é dividida entre momentos performáticos e documen-
tais. As vinhetas pretas introduzem trechos mais intimistas, que in-
cluem cenas de rituais, como a incorporação de entidades, que são 
centrais na Umbanda. Esses momentos são carregados de significa-
do, mostrando a conexão entre os praticantes e as entidades, além 
de enfatizar a importância da comunidade e da coletividade nas 
práticas religiosas. A parte documental serve também como uma 
ferramenta educativa, desmistificando preconceitos e estigmas as-
sociados à Umbanda. Ao apresentar a religião de forma respeitosa e 
autêntica, o clipe busca promover uma compreensão mais profunda 
e empática entre os espectadores.

A escolha estética, incluindo cores, iluminação e ângulos de câ-
mera, contribui para a atmosfera do clipe. A utilização de elemen-
tos visuais que evocam a espiritualidade, como a natureza e objetos 
sagrados, reforça a conexão com o divino. A parte documental não 
se limita a um único indivíduo, mas retrata uma narrativa coletiva, 
onde a experiência de cada praticante se entrelaça com a história da 
Umbanda. Isso ressalta a ideia de que a espiritualidade é uma jorna-
da compartilhada, onde cada voz e cada história são fundamentais 
para a construção de uma identidade coletiva.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A análise da trajetória de MC Tha e da canção “Rito de Passá” 
evidencia como a música pode ser um veículo potente para a afir-
mação identitária e espiritual. Ao incorporar elementos da Umban-
da, MC Tha amplia a visibilidade da religião em espaços midiáticos, 
contribuindo para a valorização das culturas afro-brasileiras e o 
combate à intolerância religiosa. Este estudo reforça a importância 
da arte como meio de expressão política, cultural e espiritual, des-
tacando como a música popular pode funcionar como instrumento 
de resistência e empoderamento.

A obra de MC Tha não apenas reflete sua jornada pessoal, mas 
também se insere em um contexto mais amplo de luta e afirma-



113

ção das identidades afro-brasileiras. Através de sua música, a artista 
estabelece um diálogo com suas raízes, promovendo uma reflexão 
sobre a ancestralidade e a espiritualidade que permeiam a vida de 
muitos brasileiros. Além disso, a estética visual do videoclipe com-
plementa a mensagem da música, criando uma experiência sensorial 
que conecta o espectador à riqueza das tradições afro-brasileiras. 
A escolha de elementos visuais que evocam a natureza e os rituais 
da Umbanda não apenas enriquece a narrativa, mas também serve 
como um convite à reflexão sobre a importância da espiritualidade 
na vida cotidiana. 

O videoclipe, ao apresentar a religião de forma respeitosa e 
autêntica, busca desmistificar preconceitos e estigmas associados à 
Umbanda, promovendo uma compreensão mais profunda e empá-
tica entre os espectadores. Por fim, é fundamental reconhecer o pa-
pel da música como um agente transformador, capaz de promover 
mudanças sociais e culturais. 

REFERÊNCIAS

CAMARGO, Hertz Wendell de. Dikenga Dia Kongo, ancestralidades 
da umbanda Curitibana. Patrimônio e Memória, [S. l.], v. 19, n. 1, p. 
136–164, 2023. DOI: 10.5016/pem.v19i1.2907. Disponível em: https://
pem.assis.unesp.br/index.php/pem/article/view/2907. Acesso em: 30 
nov. 2025.

CAMARGO, Hertz Wendell de. FU-KIAU, Kimbwandènde Kia 
Bunseki. O livro africano sem título: cosmologia dos Bantu-Kongo. 
Tradução e nota à edição brasileira: Tiganá Santana. 1. ed. Rio de 
Janeiro: Cobogó, 2024. 208p. Ilha Revista de Antropologia, 
Florianópolis, v. 27, n. 2, p. 127–132, 2025. DOI: 10.5007/2175-
8034.2025.e101948. Disponível em: https://periodicos.ufsc.br/index.
php/ilha/article/view/101948. Acesso em: 30 nov. 2025.

PAULEK, Jean Carlos; SIQUEIRA, Alysson. Cultura e música afro-

brasileira como ferramenta de ensino de arte. Revista Educação, 

Cultura e Sociedade, v. 3, n. 1, 2022.



114

SILVA, Thaís da. Entrevista à Vice Brasil. 2019. Disponível em: https://
www.vice.com/pt/article/8xakzv/mc-tha-rito-de-passa-umbanda-funk. 
Acesso em: 08 jul. 2025.

MOURA, Roberto. Tia Ciata e a Pequena África no Rio de Janeiro. 
Rio de Janeiro: Funarte, 1983.

SILVA, T. (2020). Cultura e espiritualidade: a influência das religiões 
afro-brasileiras na música contemporânea. Estudos de Cultura 

Brasileira, 12(1), 23-39.

OLIVEIRA, M. (2019). Ritmos e rituais: a Umbanda na música popular 
brasileira. Journal of Afro-Brazilian Studies, 8(3), 112-130.



João Emerson da Costa

Rosival Aparecido de Oliveira

Hertz Wendell de Camargo

CAPÍTULO 11

Axé midiático: 
representações dos Orixás 

na cultura pop



116

C A PÍTU LO 11

Axé midiático: representações 
dos Orixás na cultura pop

João Emerson da Costa1

Rosival Aparecido de Oliveira2

Hertz Wendell de Camargo3

Este é um ensaio com o objetivo de suscitar reflexões acerca das 
representações dos Orixás na cultura pop brasileira. Sabe-se que as 
religiões de matriz africana, como o Candomblé e a Umbanda, têm 
sofrido, ao longo da história, processos de estigmatização e resis-
tência. Contudo, nos últimos anos, observa-se o crescente uso da 
imagem dos orixás (deuses que representam as forças da natureza 
trazidos com os escravizados da cultura iorubá) em diversas mídias, 
como televisão, cinema, publicidade e redes sociais, tanto de forma 
positiva quanto negativa.

As representações midiáticas dos orixás carregam significados 
culturais profundos, mas também levantam questões sobre apro-
priação cultural, respeito religioso e estereotipação. Com a crescen-
te circulação de imagens, músicas, filmes e produtos culturais inspi-
rados em símbolos afro-brasileiros, a presença dos orixás nas mídias 
contemporâneas tornou-se tanto uma oportunidade de valorização 
quanto uma ameaça à autenticidade e ao respeito das tradições reli-
giosas. Este texto discute como as mídias vêm retratando os orixás, 
analisando as consequências dessa exposição para as religiões afro-
-brasileiras e para a sociedade em geral.

Já sabemos que as mídias exercem papel de grande influência na 

1 Mestre em Educação pela UFPR. Graduado em Letras. E-mail: doutorjack2@gmail.com.
2 Jornalista formado pela Faculdade Estácio. E-mail: balnies@icloud.com.
3 Doutor em Estudos da Linguagem, docente do PPGCOM-UFPR, com estágio pós-doutoral 
em Antropologia (PPGA-UFPB). E-mail: hzwendell@gmail.com.



117

criação de imaginários sociais sobre os orixás, podendo tanto des-
construir preconceitos quanto reforçar visões estereotipadas que 
acabam por alimentar o racismo religioso. De fato, a representação 
dos orixás muitas vezes sofre distorções, seja pela espetacularização 
de seus símbolos, seja pela simplificação de seus complexos signifi-
cados. Em muitas produções culturais, os orixás são apresentados 
fora do contexto ritualístico, transformados em meros arquétipos 
de força, beleza ou misticismo, sem a necessária referência às práti-
cas e crenças que lhes dão sentido.

FIGURA1: IEMANJÁ DA TECNOLOGIA

Fonte: Imagem gerada por IA.



118

Em contrapartida, devemos destacar a importância da visibili-
dade como um aparelho de resistência cultural. Precisamos levar em 
consideração que a inserção do tema “orixá” orixás em produções 
midiáticas, quando é realizada com respeito e diálogo com as co-
munidades tradicionais, pode fortalecer a identidade afro-brasileira 
e contribuir para a luta contra o apagamento histórico. Esse con-
ceito ressalta que a mídia não é um campo neutro, mas um espaço 
de disputas simbólicas em que as representações podem ser tanto 
emancipadoras quanto opressoras.

O desafio reside, portanto, no modo como os orixás são apro-
priados. Muitas vezes, produtos midiáticos se apropriam de seus 
símbolos sem consultar ou respeitar as comunidades que lhes con-
ferem significado. No caso das religiões afro-brasileiras, que histo-
ricamente sofreram criminalização e marginalização, o uso indevi-
do de seus símbolos reforça práticas de desrespeito e banalização. E 
sabemos muito bem como funciona a apropriação cultural, quando 
elementos de uma cultura julgada como inferior ou não erudita são 
utilizados por uma cultura dominante sem o devido reconhecimento 
de sua origem e sem compromisso a preservação de seus símbolos, 
significados e afetos.

FIGURA2: REPRESENTAÇÃO DOS ORIXÁS EM OBJETOS DE CONSUMO            
Fonte: https://shopee.com.br

Além disso, o risco da estereotipação é constante. A simplifica-
ção dos orixás em figuras caricatas ou associadas apenas a aspectos 



119

folclóricos impede a compreensão de sua complexidade teológica e 
filosófica, pois a banalização de orixás e entidades só reforça a lógica 
da colonialidade que reduz culturas africanas, indígenas e afro-indí-
genas-brasileiras a meros objetos de consumo ou entretenimento. 
Desta forma, a análise crítica das representações midiáticas torna-se 
urgente para combater formas sutis de racismo e garantir a plurali-
dade religiosa. A exemplo da imagem da Pombagira, quase sempre 
sexualizada e sensualizada, retratada como um símbolo erótico e 
destruidor do livre arbítrio do próximo.

FIGURA3: ENTENDIMENTO DA POMBAGIRA POR 

INTELIGÊNCIA ARTIGIFICIAL

Fonte: livro Não chuta por que é macumba (2025)



120

Port (2005, p. 31) exemplifica alguns pontos delicados e que 
tiveram consequências ruins para as religiões afro-brasileiras em 
meio a presença dos veículos massivos, destacando alguns polos 
opositivos entre tradicionalidade e modernidade: 

Aprendemos sobre seus fortes tabus quanto a filmagens, fo-
tografias e gravações dos ritos e cerimônias – sobre o choque 
e escândalo no seio da comunidade candomblecista quando, a 
despeito desses tabus, imagens de práticas iniciáticas ou de sa-
crifício animal foram exibidas nas páginas de Paris Match e O 

Cruzeiro (cf. Castillo 2005); ou quando um médium foi possuí-
do por um exu, ao vivo e durante o horário nobre no Programa 

do Chacrinha (cf. Maggie, 1992) (Port, 2005, p. 31).

No que diz respeito às observações de Port (2005), apoiadas por 
matérias da mídia e pela pesquisa realizada por Maggie (1992), são 
evidenciadas certas discrepâncias entre a cobertura midiática e as 
religiões afro-brasileiras, especialmente quando se observa a pre-
sença de exotismo ou sensacionalismo nos meios de comunicação. 
Silva (2000, p.135) relata que a exposição de aspectos mais íntimos 
das religiões afro-brasileiras na mídia (fora do contexto religioso) 
geram o choque e estranhamentos: 

Nos anos 50, a publicação da reportagem “A Purificação pelo 
Sangue” de José Medeiros na revista O Cruzeiro (dezembro de 
1951) mostrando fotos dos principais momentos de um “oro” 
ou “sundidé” de iniciação (quando os animais são sacrificados 
sobre o corpo do iniciando) realizado em Salvador e a poste-
rior reunião dessas fotos no livro Candomblé (Medeiros, 1957) 
causou polêmica ao divulgar indiscriminadamente, num meio 
jornalístico, cenas de atos considerados reservados pelos reli-
giosos e vistos como “chocantes” pelas pessoas não familiariza-
das com a religião (Silva, 2000, p. 135).

Na maioria das vezes a mídia em meio a pontos reservados a es-
sas religiões, a mídia transmite sempre o lado exótico e o sensacio-
nalismo, espetacularizando as culturas diferenciadas a partir de ima-
gens através de fotografias e imagens televisivas e cinematográficas. 
Diante deste panorama, é essencial pensar formas estratégicas de 



121

comunicação que envolvam as comunidades tradicionais de terreiro 
na produção de conteúdos sobre os orixás e entidades promovendo 
representações que sejam plurais, respeitosas e fundamentadas no 
conhecimento interno dessas tradições. A mídia, como instrumento 
potente de formação de opinião pública e construção de imaginá-
rios, tem a responsabilidade de atuar de forma ética e consciente na 
representação das religiões afro-indígenas-brasileiras, contribuin-
do para a valorização da diversidade religiosa e cultural do Brasil.

REPRESENTAÇÕES DOS ORIXÁS NA 

TELEVISÃO E NO CINEMA

A televisão brasileira, sobretudo em produções de ficção, tem 
buscado representar os orixás como parte da narrativa nacional. 
Séries como Mister Brau (2015-2018) e novelas como Segundo Sol 
(2018) introduziram referências explícitas aos orixás. De acordo 
com Silva (2019, p. 88), “a presença dos orixás na televisão contri-
bui para uma maior visibilidade da cultura afro-brasileira, embo-
ra, muitas vezes, ocorra de forma superficial ou estereotipada”. No 
cinema, filmes como Ó Pai, Ó (2007), Marighella (2019) e Besouro 
(2009) também trouxeram referências às tradições religiosas de ma-
triz africana, com os orixás surgindo como símbolos de resistência 
cultural. Uma série que levou para o mundo os mitos brasileiros e 
todo seu mosaico imaginário formado por diferentes bricolagens 
indígenas, europeias e africanas foi a série Cidade Invisível (2021), 
atualmente exbida pela Netflix.



122

FIGURA 4: EXU NO CINEMA

Fonte: Frame do filme Besouro (2009)

FIGURA 5: CAPA DO VÍDEO BESOURO O HERÓIS BRASILEIRO RETRATA 

ORIXÁS, CAPOEIRA E A INTOLERÂNCIA

Fonte: Disponível em < https://www.youtube.com/watch?v=CzgkGkXzrnw >



123

FIGURA 6: CAPA DA SÉRIE CIDADE INVISÍVEL  (2021)

Fonte: Netflix.

Essas representações midiáticas têm papel importante na po-
pularização da cultura indígena e afro-brasileira, mas precisam ser 
analisadas criticamente quanto à autenticidade e ao respeito aos 
seus significados originais.

A PRESENÇA DOS ORIXÁS NAS REDES SOCIAIS E 

NA PUBLICIDADE

As redes sociais ampliaram o acesso à cultura afro-brasileira e 
permitiram novas formas de representação dos orixás. Páginas no 
Instagram, vídeos no YouTube e perfis no TikTok dedicados às reli-
giões afro-brasileiras têm utilizado imagens de orixás para educar, 
divulgar festas religiosas e combater preconceitos.

Conforme aponta Almeida (2022, p. 54), “as redes sociais tor-
naram-se uma arena de disputa simbólica, em que a representação 
dos orixás pode ser tanto ferramenta de empoderamento como ob-
jeto de banalização e mercantilização.”



124

FIGURA 6: CAPA DO VÍDEO ORIXÁS - DJANIRA DA MOTTA E SILVA | A 

HISTÓRIA POR TRÁS DA OBRA (2020) 

Fonte: Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=MNTDfmI-eiQ

                         

FIGURA 7: FRAME DO PROGRAMA TÁ NO AR (2014). 

Fonte: TV Globo (2025)

O uso de filtros de realidade aumentada com referências a orixás, 
memes religiosos e vídeos de rituais sagrados suscita debates éticos 
sobre o limite entre divulgação cultural e desrespeito ao sagrado.



125

A publicidade também incorporou, em alguns momentos, a 
imagem dos orixás para campanhas que buscam reforçar a diver-
sidade cultural. Marcas de moda, cosméticos e até bancos têm uti-
lizado elementos da iconografia afro-brasileira como estratégia de 
marketing. Contudo, essa apropriação nem sempre ocorre de ma-
neira crítica e respeitosa.

                         

FIGURA 8: ÉTICA E PUBLICIDADE

Fonte: Ferver (2016). Disponível em: < https://ferver.com.br/estereotipos-na-

-publicidade-por-que-eles-prejudicam-a-sua-estrategia/ >

O mercado de consumo cultural também inclui a venda de ca-
misetas, acessórios e objetos de decoração com imagens dos orixás. 
Esse fenômeno é ambíguo: de um lado, ajuda a difundir símbolos 
da cultura afro-brasileira; de outro, pode esvaziar seus significados 
religiosos profundos, transformando-os em meras mercadorias.

OS ORIXÁS NA MÚSICA

O uso da simbologia dos orixás na música popular brasileira 
(MPB) revela a forte influência das matrizes africanas na constru-
ção da identidade cultural do país. Desde a década de 1960, artistas 
vêm incorporando elementos das religiões afro-brasileiras em suas 
composições, exaltando a ancestralidade e reafirmando resistências 
culturais (Silva, 2018). Um dos grandes expoentes dessa temática 
foi Dorival Caymmi, que em músicas como Oração de Mãe Meni-

ninha reverenciou a ialorixá Menininha do Gantois, destacando a 
importância dos orixás no cotidiano baiano (Moura, 2015). Clara 
Nunes, considerada pioneira ao popularizar o universo dos orixás 
na música, abordou temas religiosos em obras como O Mar Serenou 



126

e Ijexá, enfrentando preconceitos e fortalecendo a presença da cul-
tura afro-brasileira na mídia (Ferreira, 2019).

FIGURA 9: CAPA DO DISCO DE CLARA NUNES

Fonte: https://www.discogs.com/release/8167117-Clara-Nunes-Para-Sempre-

-Clara

Na contemporaneidade, artistas como Maria Bethânia, com O 

Canto de Dona Sinhá, e Gilberto Gil, com Logunedé, mantêm o diá-
logo artístico com os orixás, associando tradição e inovação (Sousa, 
2020). Recentemente, cantoras como Luedji Luna e Xênia França 
ressignificam essas referências, fundindo a estética dos orixás com 
sonoridades modernas e ampliando o alcance das expressões cultu-
rais afro-brasileiras (Almeida, 2021). Assim, a presença dos orixás 



127

na música brasileira transcende o sagrado e o popular, funcionando 
como um instrumento de resistência, valorização cultural e fortale-
cimento das raízes africanas em meio às desigualdades sociais.



128

FIGURAS 10, 11 E 12: VIDEOCLIPE DE GABY AMARANTOS

Fonte: Canal Gaby Amarantos, 2020.

Contudo, há diferenças entre os usos que partem de artistas 
vinculados às religiões de matriz africana e aqueles que utilizam os 
símbolos sem essa ligação. De acordo com Carvalho (2022), “quan-
do descontextualizadas, essas representações musicais podem es-
vaziar o conteúdo político e espiritual dos orixás, reduzindo-os a 
meras alegorias sonoras”.

Nos últimos anos, tivemos um encontro inusitado entre o funk 
e a umbanda. Thais Dayane da Silva, conhecida como MC Tha, é 
uma cantora de funk da periferia de São Paulo que iniciou sua car-
reira aos 15 anos, mas sempre sentiu dificuldade em se encaixar nas 
letras e danças tradicionais do estilo. Após um período de insegu-
rança e pausa na carreira, ela encontrou um novo sentido para sua 
vida e arte ao se aproximar da Umbanda. A vivência religiosa, que 
começou com visitas silenciosas ao terreiro, tornou-se compromis-
so e fonte de cura, tanto para ela quanto para os que frequentavam 
o terreiro. Esse reencontro com sua ancestralidade a libertou de 
rótulos e inspirou seu álbum Rito de Passá (2019), no qual uniu as 
batidas do funk com os toques de atabaques e referências simbólicas 



129

aos orixás e entidades da Umbanda. O disco marcou uma virada na 
carreira da artista, dando voz a uma mulher negra da periferia que 
canta sobre sua fé e suas raízes, rompendo estigmas e ampliando a 
visibilidade de uma religião historicamente marginalizada.

FIGURA 13: FRAME DO VIDEOCLIPE RITO DE PASSÁ (2019)

Fonte: Canal MC Thá, YouTube.

FIGURA 14: FRAME DO VIDEOCLIPE DESPEDIDA (2020)

Fonte: Canal MC Thá, YouTube.



130

FIGURA 15: FRAME DO VIDEOCLIPE OCEANO (2020)

Fonte: Canal MC Thá, YouTube.

APROPRIAÇÃO CULTURAL E RESPEITO ÀS TRADIÇÕES

O debate sobre o uso da imagem dos orixás pelas mídias ne-
cessariamente passa pela noção de apropriação cultural. Muitos 
religiosos e estudiosos denunciam o uso indevido dos símbolos sa-
grados sem o devido reconhecimento, consentimento ou entendi-
mento das práticas e significados associados.

FIGURA 16: LOJA PARMAN

Fonte: https://www.lojaparman.com.br/



131

Conforme Oliveira (2021, p. 38), “a apropriação da imagem dos 
orixás sem diálogo com as comunidades tradicionais representa não 
apenas um desrespeito religioso, mas também uma perpetuação das 
práticas coloniais de expropriação cultural”.

FIGURA 17: COMÉRCIO DO IMAGINÁRIO

Fonte: Escorrega o Preço (2025)

Nesse contexto, é fundamental considerar o protagonismo 
das próprias comunidades de terreiro na produção de conteúdos 
sobre seus orixás, fortalecendo o direito à autodeterminação cul-
tural e religiosa. A mídia, enquanto mediadora simbólica, tem res-
ponsabilidade ética de respeitar essas tradições e não reproduzir 
estereótipos racistas.

IMPACTOS SOCIAIS E EDUCATIVOS DA

REPRESENTAÇÃO DOS ORIXÁS

Apesar dos riscos de estereotipação e apropriação, a presença dos 
orixás nas mídias também pode ter efeitos positivos, principalmente no 
combate ao racismo religioso e na valorização da cultura afro-brasilei-
ra. Quando bem trabalhadas, essas representações ajudam a desmistifi-
car preconceitos e a promover uma educação para a diversidade.

A utilização das imagens dos orixás em materiais educativos, 
por exemplo, pode ajudar a implementar a Lei 10.639/2003, que 
torna obrigatório o ensino da história e cultura afro-brasileira nas 



132

escolas. O Art. 1o A Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996, passa a 
vigorar acrescida dos seguintes artigos 26-A, 79-A e 79-B:

Art. 26-A. Nos estabelecimentos de ensino fundamental e mé-
dio, oficiais e particulares, torna-se obrigatório o ensino sobre 
História e Cultura Afro-Brasileira.
§ 1o O conteúdo programático a que se refere o caput deste 
artigo incluirá o estudo da História da África e dos Africanos, a 
luta dos negros no Brasil, a cultura negra brasileira e o negro na 
formação da sociedade nacional, resgatando a contribuição do 
povo negro nas áreas social, econômica e política pertinentes 
à História do Brasil.
§ 2o  Os conteúdos referentes à História e Cultura Afro-
Brasileira serão ministrados no âmbito de todo o currículo 
escolar, em especial nas áreas de Educação Artística e de 
Literatura e História Brasileiras. (Planalto, 2003).

Os meios de comunicação, nesse sentido, assumem um papel 
importante como aliadas da educação antirracista.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

O uso da imagem dos orixás pelas diversas mídias é um fenô-
meno complexo, que envolve tanto oportunidades quanto desafios. 
Se, por um lado, a presença dos orixás em produções televisivas, 
cinematográficas, digitais e publicitárias pode contribuir para a visi-
bilidade e valorização das religiões afro-brasileiras, por outro lado, 
é necessário cautela para evitar a mercantilização e a descontextua-
lização de símbolos sagrados.

O respeito à tradição, o protagonismo das comunidades de ter-
reiro e a educação crítica para o consumo midiático são elementos 
essenciais para que as representações dos orixás cumpram um pa-
pel emancipador e não reprodutor de preconceitos. Assim, pensar o 
uso das imagens dos orixás nas mídias é, também, pensar em justiça 
cultural, em direitos religiosos e na construção de uma sociedade 
mais equitativa.



133

REFERÊNCIAS

BESOURO. Direção: João Daniel Tikhomiroff. Roteiro: Patrícia 
Andrade; João Daniel Tikhomiroff. Elenco: Miguel Lunardi; Chris 
Vianna; Adriana Alves. Brasil: Mixer, 2009. 1 vídeo (95 min), son., color.

LINDOSO, Gerson Carlos Pereira. Revisitando o Passado e Apontando 
para o Presente: Alguns Olhares sobre a Relação entre Mídia e Religiões 
Afro-Brasileiras. Intercom – Sociedade Brasileira de Estudos 

Interdisciplinares da Comunicação X Congresso de Ciências da 

Comunicação na Região Nordeste – São Luis, MA – 12 a 14 de junho 
de 2008.

MAGGIE, Yvonne. Medo de feitiço: relações entre magia e poder no 
Brasil. Rio de Janeiro: Arquivo Nacional, 1992.

ORIXÁS – Djanira da Motta e Silva | A História por trás da Obra. 
Autoria e direção Rodrigo Retka. São Paulo: canal Arte de Segunda, 
2020. YouTube, vídeo, duração 43 min. Disponível em: https://www.
youtube.com/watch?v=MNTDfmI-eiQ. Acesso em: 13 jul. 2025.

PLANALTO. LEI No 10.639, DE 9 DE JANEIRO DE 2003. Disponível 
em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Leis/2003/L10.639.htm. 
Acesso 27 de abr 2025.

PORT, Mattijs Van de. Sacerdotes midiáticos: o Candomblé, discursos 
de celebridade e a legitimação da autoridade religiosa na esfera pública 
baiana. Religião e Sociedade. Rio de Janeiro: ISER, Vol. 25, nº 2, 2005.

RUFINNO, Felipe. Redes sociais se tornam aliadas no combate ao 

preconceito às religiões afro-brasileiras. Disponível em: https://
almapreta.com.br/sessao/quilombo/redes-sociais-se-tornam-aliadas-no-
combate-ao-preconceito-as-religioes-afro-brasileiras/ Acesso 14 julho 2025.

SILVA, Vagner Gonçalves da. O antropólogo e sua magia: Trabalho 
de Campo e Texto Etnográfico nas Pesquisas Antropológicas sobre 
Religiões Afro-Brasileiras. São Paulo, Edusp, 2000



134

UOL. Marcelo Adnet diz que sátira da Galinha Pintadinha é sucesso em 
“Tá no Ar”. UOL – TV e Famosos, São Paulo, 01 maio 2014. Disponível 
em: https://televisao.uol.com.br/noticias/redacao/2014/05/01/marcelo-
adnet-diz-que-satira-da-galinha-pintadinha-e-sucesso-em-ta-no-ar.htm. 
Acesso em: 13 jul. 2025.

VÊNUS EM ESCORPIÃO – Direção e Montagem: João Monteiro. 
São Paulo: canal Gaby Amarantos, 2020. YouTube, vídeo, 
duração 3min37seg. Disponível em: https://www.youtube.com/
watch?v=cpjUDyXYcQI&list=RDcpjUDyXYcQI&start_radio=1.  Acesso 
em: 13 jul. 2025.



Ana Paula dos Santos Coelho

Marcelo Garson

CAPÍTULO 12

O fandango caiçara da 
“Associação de Cultura 

Popular Mandicuera” 
e suas estratégias de 
permanência para as 

novas gerações



136

C A P ÍTU LO 1 2

O fandango caiçara da 
“Associação de Cultura Popular 
Mandicuera” e suas estratégias 

de permanência para 
as novas gerações 

Ana Paula dos Santos Coelho1

Marcelo Garson2

O fandango caiçara é uma expressão musical praticada no litoral sul 
do Brasil e que surgiu com a miscigenação de indígenas com por-
tugueses, espanhóis e negros que chegaram em navios no Brasil, a 
partir do século XIX. 

Os caiçaras são povos tradicionais que, segundo um Decreto 
Federal nº. 6.0403, são “grupos culturalmente diferenciados e que se 
reconhecem como tais, que possuem formas próprias de organiza-
ção social, que ocupam e usam territórios e recursos naturais como 
condição para sua reprodução cultural, social, religiosa, ancestral e 
econômica, utilizando conhecimentos, inovações e práticas gerados 
e transmitidos pela tradição” (Brasil, 2007).
1 Mestranda do Programa de Pós-Graduação em Música da Universidade Estadual do 
Paraná-UNESPAR. Graduada em Jornalismo pela Universidade Tuiuti do Paraná. E-mail: 
anapauladosantoscoelho@gmail.com.
2 Professor do Departamento e Programa de Pós-Graduação em Comunicação da Universidade 
Federal do Paraná e docente do Programa de Pós-Graduação em Música da Universidade 
Estadual do Paraná. E-mail: garson.marcelo@gmail.com
3 Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/decreto/
d6040.htm. Acesso em: 15 Jan. 2025.



137

O povo caiçara vive em região de Mata Atlântica, às margens dos 
mangues do litoral sul do estado do Rio de Janeiro, São Paulo, Paraná 
e norte de Santa Catarina. Seu trabalho está ligado, principalmente 
à pesca, e seu modo de vida está conectado ao convívio comunitário 
com os mutirões, a religiosidade, o fandango, a dança e a culinária. 

O mutirão consiste em ajuda coletiva da comunidade para au-
xiliar em afazeres como roçar, plantar, puxar canoa (que é o ato de 
transportar a canoa por terra até chegar à água), construir casas, lim-
par pedras e o que mais fosse preciso. É uma troca de favores funda-
mental para a dinâmica econômica e social desse grupo e seguem a 
ideia de reciprocidade, quando uma família convoca outras famílias 
para um mutirão, espera-se que recebam bem quem está participan-
do e que, quando chamados, estejam nos mutirões de quem esteve 
em sua casa. Depois do dia de trabalho, a forma de recompensar essa 
ajuda é oferecendo um fandango, muitas vezes na própria casa da fa-
mília, sendo o mutirão sempre associado a trabalho e divertimento. 
Com o passar dos anos, os mutirões foram diminuindo pelo êxodo 
rural, pela fiscalização ambiental cada vez mais rigorosa em relação a 
lavouras e caça de animais (Corrêa, 2013, p. 19). Atualmente não são 
feitas mais como antes, sendo praticado em situações pontuais, mais 
como um convívio comunitário. Fandango, portanto, em sua ori-
gem, seria o nome dessa tradicional festa de retribuição ao trabalho 
feito pela comunidade no mutirão, mas hoje é o nome de um gênero 
musical e um tipo de dança feita pelos caiçaras.

INSTRUMENTOS NO FANDANGO CAIÇARA

Os instrumentos são fabricados com a madeira caixeta, material 
bastante comum de encontrar na região do mangue. Ela é frequen-
temente usada pelos caiçaras para construção de canoas, móveis, 
utensílios domésticos, mas a partir de 1989 sua extração foi proibida 
pelo IBAMA4, como forma de frear a exploração predatória e ex-

4 Portaria do IBAMA nº 218/89, amparada posteriormente pelo Decreto Federal 99.547/90.



138

cessiva. Hoje os músicos e artesãos do fandango cadastrados podem 
extrair legalmente a madeira de caixeta, em condições específicas, 
graças a uma dispensa de Licencimento Ambiental Estadual para 
manejo de caxeta concedida em 20225, pelo Instituto Água e Terra, 
que reconhece sua importância cultural. 

O fandango apresenta distintos instrumentos em sua execução. 
Mestre Aorélio Domingues (2021) explica como os instrumentos 
são associando-os com instrumentos mais atuais, e usando subs-
tantivos de parentesco, de forma que fique mais acessível para as 
pessoas entenderem. Nessa narrativa, o machete seria considera-
do o instrumento “avô” do cavaquinho e ukulele. Ele possui quatro 
cordas, som agudo e cravelha (haste onde se enrola a corda e con-
sequentemente se afina o instrumento) de madeira. Já a viola é o 
que confere o ritmo, batido ou bailado. Ela possui uma meia corda 
chamada turina, que é a primeira corda a ser afinada, servindo de 
base para as demais. 

Os instrumentos têm detalhes ornamentais em desenhos feitos 
diretamente na madeira. Essa arte se chama machetaria. Já a rabeca, é 
um instrumento com influência árabe e, é considerada a “avó” do vio-
lino, que surgiu séculos depois como uma forma de padronizar o som 
da rabeca para orquestras e concertos. A rabeca é um instrumento do 
meio popular, não segue um padrão e pode ter de três a seis cordas. 

Os instrumentos de percussão são o adufo, outra influência ára-
be, que é parecido com o pandeiro, mas é tocado com o couro para 
baixo, montado com o couro molhado que, só depois de seco é estica-
do. A caixa é feita com aro de madeira e o couro esticado com corda. 
Outro instrumento fundamental para o fandango, e que também faz 
parte da dança, é o tamanco de madeira. Este confere ritmo e faz parte 
do sapateado das coreografias feitas pelos homens durante a dança, 
constituindo uma modalidade chamada de fandango batido. Já o fan-
dango bailado é valsado e dançado em pares (Domingues, 2021).

5 Portaria IAT n° 466/2022. Disponível em: Portaria IAT Nº 466 DE 20/12/2022 - Estadual - 
Paraná - LegisWeb. Acessado em: 21 Jul 2025.



139

FIGURA 1: LUMA DOMINGUES COM A RABECA

Fonte: Rafael Damasceno (2024)

FIGURA 2: MALU DOMUNGUES COM A VIOLA

Fonte: Rafael Damasceno (2024)

FIGURA 3: LUIZ COM O MACHETE

Fonte: Rafael Damasceno (2024)

FIGURA 4: PORO DE JESUS COM O ADUFO

Fonte: Acervo pessoal (2024)

FIGURA 5: CAIXA 

Fonte: Acervo pessoal (2024)

FIGURA 6: TAMANCO

Fonte: Rafael Damasceno (2024)

DO FOLCLORE AO TOMBAMENTO COMO

PATRIMÔNIO IMATERIAL

Na década de 1930, houve um interesse pela população caiçara, 
com o início das políticas públicas culturais patrimoniais em nosso 
país e o interesse do governo em construir uma identidade nacio-
nal, o que gerou interesse de diversos pesquisadores e folcloristas. 



140

Nos anos 1980 contaram com o apoio de diversas organizações não 
governamentais no auxílio da reconstrução de seu autoreconheci-
mento, como o Núcleo de Apoio à Pesquisa sobre Populações Hu-
manas e Áreas Úmidas Brasileiras da Universidade de São Paulo 
(NUPAUB-USP). Em 2002 a Associação Cultural Caburé iniciou 
o projeto Museu Vivo do Fandango, com a colaboração de mais de 
trezentos fandangueiros, que se estendeu ao longo da década e cul-
minou, em 2008, no pedido do registro do fandango caiçara como 
Patrimônio Cultural do Brasil” ao IPHAN. Depois de todo o proces-
so, em 2012 foi oficialmente tombado como Patrimônio Imaterial 
do Brasil.6 (Diegues, 2014, p. 11-15)

Esta pesquisa, portanto, tem como foco o fandango caiçara de-
senvolvido em Paranaguá, município localizado no estado do Para-
ná. Paranaguá tem uma baía com aproximadamente 30 ilhas, entre 
pequenas ilhotas, comunidades caiçaras e áreas naturais protegidas. 
Uma das Ilhas é a ilha dos Valadares, que é um bairro de Paranaguá 
e está separado da cidade por uma ponte de 294 metros que era só 
para pedestres até o ano passado, quando foi inaugurado uma ponte 
maior para a passagem de veículos. Antes disso os carros tinham 
que atravessar para o outro lado de balsa, então os meios de trans-
portes mais usados sempre foram a bicicleta e a moto. 

Com o passar do tempo as famílias moradoras das ilhas começa-
ram a vir morar mais perto da cidade, pela falta de infraestrutura bási-
ca, ausência de escolas, postos de saúde, saneamento, energia elétrica 
e acesso à internet, dificuldade de transporte e isolamento, criação 
de unidades de conservação ambiental, restringindo atividades tradi-
cionais como pesca, roça, caça e construção de moradias. Busca por 
melhores oportunidade de renda, pressão urbana e especulação imo-
biliária, êxodo rural e mudança de estilo de vida com jovens deixando 
as comunidades rurais e costeiras em busca de estudo, trabalho, mo-
dernidade e mais acesso a bens de consumo. Isso levou ao envelheci-
mento das comunidades nas ilhas e ao esvaziamento gradual. 

Diante de um cenário contemporâneo, Moura e Martins (2019, 

6 Disponível em: http://colaborativo.ibict.br/tainacan-iphan/bens-culturais/fandango-
caicara/. Acesso em 6 Ago 2025.



141

p.1) indicam que com as mudanças do modo de vida da população, 
diversos fatores econômicos e territoriais fizeram com que as famí-
lias que mantinham os costumes do fandango em seu cotidiano se 
fragmentassem, fazendo com que se acreditasse que logo o fandan-
go desapareceria, o que não aconteceu.

A Ilha dos Valadares, por estar mais próxima da cidade, tornou-
-se destino de muitos caiçaras vindos de ilhas distantes. Apesar de 
ser um território com vivências coletivas, não se trata de uma co-
munidade isolada: o que se percebe é um local em constante muta-
ção, sujeito a fluxos de informações, pessoas, mercadorias e serviços 
(Martins, 2006, p. 4). Essa ilha foi escolhida como objeto de estudo 
devido à presença de uma grande atividade fandangueira, na qual os 
jovens desempenham um papel importante. 

ETNOGRAFIA

A questão central que orienta esta pesquisa é indicar as estra-
tégias de transmissão e de manutenção do fandango caiçara para 
novas gerações realizadas pelas Associação Mandicuera. Para al-
cançá-lo, interessa-nos investigar: a transformação e adaptação ao 
longo dos anos da cultura caiçara diante da modernização; iden-
tificar as abordagens utilizadas para transmissão de suas tradições 
entre as novas gerações; caracterizar o perfil dos jovens engajados 
com as práticas do fandango; como o fandango faz parte do coti-
diano deles; como se compatibiliza com outros gostos musicais; 
como se relacionam com as gerações anteriores; o que mudou na 
relação da comunidade com o fandango ao longo do tempo e re-
latar como as atividades do fandango atingem o cotidiano da Ilha 
dos Valadares.

A pesquisa busca, por meio da etnografia, responder a esses 
questionamentos e seguir as orientações propostas por Blacking 
(2007, p. 1) ao propor uma busca sobre como as pessoas atribuem 
sentido à música em diferentes situações sociais e contextos cultu-



142

rais, diferenciando as capacidades humanas inatas empregadas nes-
se processo das convenções sociais que orientam suas ações. 

A etnografia é um elemento constitutivo da atividade antropo-
lógica. Para Malinowski, “O pesquisador só consegue surpreender 
fenômenos mais sutis na convivência com o grupo” (1978, p. 22), 
o que mostra que o convívio continuado e em situações diversas 
permite capturar o cotidiano do grupo. 

Sendo assim, estive na Ilha dos Valadares em várias ocasiões 
para acompanhar, não só os diversos eventos da Associação Man-
dicuera, mas também seu dia a dia. Acompanhei a preparação dos 
jovens para participar da Romaria do Divino Espírito Santo, de 
festas de encerramento da Romaria; organização, mesas e rodas de 
conversas da Festa Nacional do Fandango de Paranaguá; oficina em 
escolas para ensinar crianças a dançar fandango; oficina de cons-
trução de instrumento, onde fiz uma rabeca; viagem para Ubatuba-
-SP para a Festa do Fandango da região; apresentações em diversos 
formatos e eventos e encontros com vários grupos de fandango de 
diferentes locais.

ASSOCIAÇÃO DE CULTURA POPULAR MANDICUERA

Na Ilha dos Valadares se encontra a Associação de Cultura 
Popular Mandicuera, que se descreve como um dos grupos mais 
ativos atualmente, que trabalha pelo reconhecimento, transmis-
são, salvaguarda, envolvimento da comunidade e difusão do fan-
dango para além da sua região. A associação foi fundada em 2004 
pelo caiçara Aorélio Domingues, cuja inserção nesse meio cultural 
ocorreu por meio da influência de seus pais e avós. Nesse contex-
to, aprendeu a tocar instrumentos, a participar das danças, par-
ticipou de grupos de fandango com os tocadores mais antigos e, 
posteriormente, identificou, juntamente com seu amigo Poro de 
Jesus, a necessidade de instituir uma entidade destinada à salva-
guarda dessa cultura popular. Essa dinâmica possibilitou, com o 
tempo, uma rede com grupos de diversas localidades, criando um 



143

contexto cultural propício ao tombamento. As atividades desem-
penhadas pela Associação Mandicuera deixam claro o quanto o 
grupo é ativo. 

Só entre os meses de junho de 2024 a junho de 2025 foram 
realizados diversos eventos, através de projetos de lei de incenti-
vo. Foram conduzidas oficinas nas escolas para ensinar as crianças 
a dançarem o fandango, lançamento de vídeo clipes de diversas 
músicas do grupo, oficina de construção de instrumentos, carna-
val e festa junina com Boi de Mamão, Festa Nacional do Fandango 
de Paranaguá com a presença de mais de 15 grupos de fandango de 
várias cidades, disponibilizando hospedagem e alimentação para 
todos. Além das diversas apresentações realizadas em festivais de 
cultura popular, a Associação Mandicuera realizou pelo 30º ano 
a Romaria do Divino Espírito Santo, entre abril e junho de 2025, 
passando 50 dias por diversas ilhas da baía de Paranaguá e Ca-
nanéia, realizando visitas e orações tradicionais de sua cultura, fi-
nalizando com a Festa do Divino Espírito Santo e o lançamento 
do documentário “Mar e Fé” de Mariana Zanette, exibido durante 
os festejos7.

Além de promover festas tradicionais como bailes de fandan-
go, apresentações em festivais, folia do Divino Espírito Santo, 
Carnaval, Boi de Mamão, terço cantado e Festa Junina, a Man-
dicuera apresenta uma atuação singular. Além de suas práticas 
próprias do fandango, tem se dedicado a ampliar o alcance do 
fandango tanto entre os jovens de sua comunidade, quanto entre 
indivíduos e grupos exteriores ao perímetro de atuação. Isso se dá 
através de diferentes estratégias que visam garantir a continuida-
de da transmissão através de reconfigurações na linguagem e nas 
mídias utilizadas.

7 Disponível em: Associação de Cultura Popular Mandicuera Projetos Realizados. Acesso em: 
4 Ago 2025.



144

GRUPOS EM ATIVIDADES NO FANDANGO CAIÇARA

Atualmente o cenário do fandango apresenta-se com grupos 
ativos com diversos projetos8. No Paraná, em Paranaguá o grupo 
com mais atividades e que se destaca na salvaguarda do fandango é 
a Associação Mandicuera, sendo hoje o principal ponto de cultura 
do fandango caiçara. 

O Grupo Mestre Eugênio hoje tem como diretor, Felipe Orlan-
dino, bisneto do Mestre Eugênio, seus integrantes são jovens entre 
15 e 19 anos, que tem tradição familiar no fandango e estão sempre 
envolvidos com a Associação Mandicuera em apresentações e ofi-
cinas de dança em escolas municipais e Centros de Referência de 
Assistência Social (CRAS).  

O Grupo Pés de Ouro faz parte da velha guarda do fandango 
e tem a fama e tradição na dança com tamanco, se apresentando 
com assiduidade nos bailes de fandango organizados pela Mandi-
cuera. Gravou CD com suas músicas em 2024 em projeto também 
da Mandicuera. 

O grupo Família Domingues foi criado por Taquinha Domi-
gues, primo de Aorélio, e tem como integrantes seus filhos. Além 
desse grupo, Taquinha também formou o Pirão do Mesmo, na Ilha 
Rasa, que só tem jovens como integrantes. Eles são bastante partici-
pativos, estão em diversas apresentações e participando das oficinas 
oferecidas pela Associação Mandicuera. 

Outro personagem conhecido no fandango, que faz parte da 
velha guarda, é o Mestre Zeca da Rabeca, que fabrica instrumentos, 

8 As informações foram extraídas a partir das idas a campo realizada durante a minha pesquisa 
e a partir das publicações que esses grupos disponibilizam nas redes sociais em tais perfis: 
Paranaguá- Associação Mandicuera (https://www.instagram.com/associacao_mandicuera), 
Grupo Mestre Eugênio (https://www.instagram.com/grp_mestre_eugenio), Pirão do Mesmo 
(https://www.instagram.com/grupodefandango_pirao.do.mesmo) e Mestre Zeca da Rabeca 
(https://www.instagram.com/zecadarabeca). Guaraqueçaba- Fandanguará (https://
www.instagram.com/fandanguara). Cananéia- Rodolfo Vidal (https://www.instagram.
com/rodolfo.vidal) e Zé Pereira ( https://www.instagram.com/mestrezepereira). Iguape- 
Manena ( https://www.instagram.com/espacomanema ) e Jovens da Juréia (https://www.
instagram.com/ajj.jureia). Ubatuba- Associação Samburá (https://www.instagram.com/
associacaosambura) e Bacurau (https://www.instagram.com/fandango_bacurau). Parati- 
Fernando Alcantara (https://www.instagram.com/fernandoalcantaraparaty). Itapoá- 
Chamarrita (https://www.instagram.com/fandangochimarrita ).



145

dá aula de como tocá-los, e está em diversos projetos com grupos 
de Curitiba. Em Guaraqueçaba existe o grupo Fandanguará que é 
coordenado por Leandro Dieguiz e é formado apenas por jovens. 
Realizam diversas apresentações e fazem parte do circuito do fan-
dango, onde os grupos de diversos lugares tem relação e uma tro-
ca frequente. Essa região tem se destacado pelo interesse das novas 
gerações no fandango caiçara, dando como exemplo a festa Revive 
Fandango Caiçara, de 2024, que surpreendeu os mais velhos da co-
munidade ao apresentar maior número de jovens do que pessoas 
mais velhas participando.

Em Cananéia existe o grupo Viola de Ouro, formado por inte-
grantes mais velhos, com coordenação de Rodolfo Vidal. Ele é bas-
tante ativo na cultura caiçara, fabrica instrumentos, dá aula de ra-
beca em escolas e on-line, onde criou um método com cartilha, que 
antes era apenas feito de forma oral. Outro fandangueiro da região 
é o Zé Pereira, da família Pereira, um dos nomes de mais destaque 
no fandango. Tem vários projetos em andamento e recentemente 
lançou um álbum de música na internet e, teve uma divulgação nas 
redes sociais com diversas entrevistas, o processo das gravações e o 
seu modo de vida, sua relação com o lugar onde mora, sua história 
de vida e como ele faz música.

	 Na cidade de Iguape existe o grupo Manema, com Mestre 
Cleiton Prado, que faz parte da comissão de salvaguarda do fandan-
go, onde participou do trabalho para o tombamento do fandango 
como patrimônio imaterial pelo IPHAN. Está presente em diver-
sos eventos da Associação Mandicuera, como a Romaria do Divino 
Espírito Santo. Outro grupo é o Jovens da Juréia que atualmente é 
também uma associação com projetos para a comunidade, ofere-
cendo bailes, oficinas de fandango, artesanato e sessões de cinema.

Em Ubatuba existe a Associação Samburá, sendo os integrantes 
caiçaras de diversas áreas de atuação. Eles começaram esse trabalho 
para organizar a Festa do Fandango de Ubatuba, que desde então é 
uma das mais importantes dentro do circuito caiçara. O grupo da 
cidade é formado pelos membros da Associação e se chama Bacurau.

Parati tem vários grupos de Ciranda Caiçara, que é parecido 



146

com o fandango e é feito com os mesmos instrumentos, então eles 
sempre participam de festas do fandango e tem relação próxima 
com os fandangueiros de Ubatuba. Fernando Alcantara é uma dos 
caiçaras que trabalha com a cultura e oferece sempre oficinas, apre-
sentações e na Flip de 2024 lançou um glossário caiçara em parceria 
com o Sesc.

O trabalho em Itapoá é recente, a retomada da cultura caiçara 
é um projeto do grupo Fandango Chamarrita juntamente com José 
Navarro, professor e músico. Eles atualmente promovem oficinas 
de dança, também de aprendizado para tocar instrumentos. 

Algo em comum com a maioria dos grupos é usar o humor 
como forma de linguagem nas redes sociais para divulgação. Esse 
costume de usar o humor para comunicar faz parte da cultura cai-
çara em geral, nas letras das músicas, em rodas de conversas em 
que sempre se tem algum “causo” para contar que não se sabe ser 
verdade ou não, o hábito de dar apelidos engraçados para os mais 
próximos. Com a internet, essa prática foi se adaptando e hoje, são 
feitas postagens com essa linguagem no estilo que está em alta em 
vídeos virais, brincando com situações como: dia de malhar o Judas 
no Sábado de Aleluia ou como os caiçaras lidam com não poder fa-
zer festa, fandango e não beber na quaresma.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Observa-se, portanto, um conjunto de práticas voltadas à pre-
servação e continuidade da cultura do fandango caiçara, com des-
taque para a atuação da Associação Mandicuera. No entanto, nesse 
esforço de preservação a cultura se modifica. Esse movimento evi-
dencia a relevância de se investigar os modos de articulação entre 
a tradição e as novas formas de transmissão dos saberes e práticas 
característicos da cultura caiçara para as novas gerações. 



147

REFERÊNCIAS

BLACKING, John. Música, cultura e experiência. Cadernos de 
Campo, São Paulo, n. 16, p 1.

CORRÊA, Joana Ramalho Ortigão. Vamos fazer um fandango: 

arranjos familiares e sentidos de pertencimento em um dinâmico 

mundo social. Dissertação de Mestrado, PPGSA-IFCS/UFRJ, 2013, 
p.19.

DIEGUES, Antônio Carlos; COELHO, Daniela Maia Teixeira. As etapas 
do registro do fandango caiçara como forma de expressão do Patrimônio 
Cultural Imaterial do Brasil. Revista Memória em Rede, Pelotas, v.4, 
n.10, Jan./Jun.2014, p.11-15.

DOMINGUES, Aorélio. Fandango cultura tradicional do povo 

caiçara. Youtube, 31 mar. 2021. Disponível em: https://www.youtube.
com/watch?v=55huMuxZoMw. Acesso em 19 abr. 2024.

MALINOWSKI, Bronislaw. Argonautas do Pacífico. São Paulo, SP: 
Editora Abril Cultural, 1978, p.22.

MARTINS, Patrícia. Um divertimento trabalhado: prestígios e 

rivalidades no fazer fandango da Ilha dos Valadares. Dissertação de 
Mestrado, PPGAA-UFPR, 2006, p. 4.

MOURA, Antonia Regina; MARTINS Patrícia. “Ô de casa”: reflexão a 
cerca de uma política cultural de Salvaguarda do patrimônio imaterial. 
In: ENECULT, XV; 2019, Salvador. Anais... Salvador: UFBA, 2019. p. 
1-14.



ORGANIZAÇÃO

BIOGRAFIAS



149

O RG A N I Z AÇ ÃO

Dejair Dionísio: Possui graduação em Letras Estrangeiras Mo-
dernas Habilitação Francês, mestrado e doutorado pela UEL  e 
pesquisador de pós-doutorado no programa Literafro na Uni-
versidade Federal de Minas Gerais. Recebi o prêmio de honra ao 
Mérito Zumbi dos Palmares do Núcleo de Estudos Afro Asiáticos/
NEAA atual NEAB Yá Mukumbi e do Movimento de Estudos da 
Cultura Afro-brasileira/MECAB em 1995, Prêmio Zumbi dos 
Palmares na edição 2011, concedido pela Câmara Municipal de 
Londrina/PR, Brasil e Prêmio atuação negra no estado, concedi-
do pela Câmara de Deputados da Assembleia do Paraná, em 2021.  
Lattes completo em: http://lattes.cnpq.br/2590632977009315

Roziane Keila Grando: Possui graduação Letras - Português e Li-
teraturas de língua Portuguesa - Licenciatura - pela Universidade 
Estadual do Centro-Oeste UNICENTRO e Especialização em Libras 
pela mesma instituição. Mestrado em Linguística pela Universidade 
Federal de Santa Catarina (UFSC) - área de concentração Linguís-
tica Aplicada e Doutorado em Linguística Aplicada pela Universi-
dade Estadual de Campinas (IEL-UNICAMP) - área de concentra-
ção - Linguagem e educação linguística. Atualmente é professora do 
quadro permanente do Curso de Letras Português da Universidade 
Federal do Paraná (UFPR) setor Litoral. Atuou como professora 
substituta do departamento de Letras da Universidade Estadual 
do Centro-Oeste (UNICENTRO) 2013-2024. Tem experiência na 
área de Linguística, com ênfase em Linguística Aplicada, atuando, 
principalmente, nos seguintes temas: ensino de línguas, Letramen-
tos (Novos e Multiletramentos, Letramento crítico), diversidade 
linguística e cultural, formação de professores, TIC e Educação a 
Distância. Pesquisadora nos grupos de pesquisa: Ensino de Língua 
e Literatura; Interfaces Língua e Literatura (UNICENTRO), Mul-
tiletramentos na escola por meio da hipermídia (UNICAMP). É in-
tegrante do projeto interinstitucional - Laboratório Integrado de 
Letramentos Acadêmico-científicos (LILA).



150

AUTORAS &
AUTORES

BIOGRAFIAS



151

B I O G R A FIA DA S AUTO R A S & AUTO R E S

ADEMIR BARBOSA JÚNIOR: Doutor em Comunicação pela 
Universidade Paulista (UNIP); Mestre em Literatura Brasileira pela 
Universidade de São Paulo (USP); Pós-graduado em Ciências da 
Religião (Instituto Prominas) e autor de dezenas de livros sobre a 
espiritualidade das religiões de terreiro.

ANA CAROLINE SIQUEIRA MARTINS: Possui experiência de 
20 anos no mercado de moda, com expertise em consumo, bran-
ding e cultura/história da moda. Na área acadêmica é pesquisado-
ra e doutora em História pela Universidade Estadual de Maringá 
– UEM – ênfase em moda e consumo. Mestra em Ciências Sociais 
pela UNIOESTE, na área de cultura de moda. Pós-Graduada em 
Moda: Criatividade, Gestão e Comunicação e Graduada em Moda 
pela UEM. Atualmente é professora dos cursos de Tecnologia em 
Design de Moda, Produção de moda e da Pós graduação em Mode-
lagem do vestuário do IFSULDEMINAS.

ANA PAULA DOS SANTOS COELHO: Possui graduação em Co-
municação Social - Jornalismo pela Universidade Tuiuti do Paraná 
(2010). Em Curitiba atuou com mediação cultural e assessoria de 
imprensa em Patrimônio Material junto ao SESC-PR na ocasião da 
reabertura do Paço da Liberdade. Atuou como vitrinista na Zara 
Brasil. Tem experiência na área de Comunicação, Social Media. 
Atualmente faz parte do mestrado no Programa de Pós-graduação 
em Música da UNESPAR, com o projeto “O Fandango caiçara da 
Associação de Cultura Popular Mandicuera e suas estratégias para 
as novas gerações”. Bolsista da CAPES.

ANTONIO TEOFILO PINHEIRO NETO: Bacharel em Comu-
nicação Social com habilitação em Publicidade e Propaganda pela 



152

Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN). Mestrando 
em Estudos da Mídia no Programa de Pós-graduação em Estudos 
da Mídia (PPgEM/UFRN) e pós-graduando Lato Sensu em Mídia, 
Informação e Cultura pelo Centro de Estudos Latino-Americanos 
sobre Cultura e Comunicação da Escola de Comunicações e Artes 
da Universidade de São Paulo (CELACC/ECA-USP). Pesquisa te-
mas relacionados à arte, mídia, cultura e sociedade.

CARLA CRISTINA SIQUEIRA MARTINS: Atua há 20 anos na 
área de marketing, comunicação e gestão de negócios. Doutora pela 
UEM e pesquisadora na área de marketing, mídias e comportamen-
to de consumo. Mestra pela UEM, com pesquisa sobre Consumo 
de Moda, Cultura e Mídia. Pós graduada em Moda, Produto e Co-
municação pela UEL e em Gestão de Marcas pela FGV. Trabalhou 
como gerente de marketing na MGD brands e no Grupo Morena 
Rosa e há 12 anos atua como prof. universitária, atualmente em 
programas de pós graduação da UEL, Belas Artes e Positivo. Traba-
lha com mentorias, consultorias e treinamentos nas áreas de gestão, 
varejo, comunicação e marketing.

DANILO PEREIRA DOMINGOS: Graduado em Bacharelado em 
Psicologia pela Universidade do Sul de Santa Catarina (UNISUL), 
graduando do curso de Licenciatura em Artes Visuais da Universi-
dade do Estado de Santa Catarina (UDESC) e Mestrando no curso de 
Ciências da Linguagem pela Universidade do Sul de Santa Catarina 
(UNISUL), Pesquisador associado no Núcleo de Estudos Afro-Brasi-
leiros (NEAB/UDESC). Seus estudos estão voltados para a compre-
ensão da Arte como meio de influência cultural e nas relações huma-
nas, junto a isso seu vínculo com as questões étnico-raciais.

EDUARDO MARTINS ZIMERMANN CAMARGO: Mestre e 
doutorando em Comunicação pelo Programa de Pós-Graduação 
da Universidade Federal do Paraná (UFPR), E. M. Z. CAMARGO 
é roteirista, produtor e diretor. Seus filmes receberam mais de 70 
prêmios nacionais e internacionais, participaram de mais de 200 



153

festivais e foram licenciados para canais como a Prime Box Brazil e 
o Canal Brasil, além de plataformas como Itaú Cultural Play, Prime 
Video e Playkids. Dentre suas principais realizações, destaca-se a 
animação “Apneia” (2019), em que atuou como produtor, eleita Me-
lhor Curta-Metragem Brasileiro do Festival de Gramado e premia-
da no Anima Mundi. É ainda co-diretor da animação “Vivi Lobo e 
o Quarto Mágico” (2019), que recebeu 15 prêmios e foi indicada ao 
Grande Prêmio do Cinema Brasileiro, entre outras obras.

GIOVANA CORREA DE PAULA: Graduanda em Publicidade e 
Propaganda pela Universidade Federal do Paraná (UFPR). Bolsista 
na Agência Escola UFPR, em parceria com o LAGEAMB, onde atua 
na equipe de audiovisual. Possui formação prévia em Fotografia e 
experiência em direção de arte, produção fotográfica e projetos au-
diovisuais, desenvolvida por meio de trabalhos autorais e colabora-
ções não profissionais. 

HERTZ WENDELL DE CAMARGO: É Doutor em Estudos da 
Linguagem, Mestre em Educação, Conhecimento, Linguagem e 
Arte e bacharel em Comunicação Social (Jornalismo e Publicidade). 
Foi finalista do prêmio Jabuti de 2014 na categoria ‘comunicação’ 
com o livro “Mito e filme publicitário: estruturas de significação” 
(2013), publicado pela Eduel. É professor do Programa de Pós-gra-
duação em Comunicação (PPGCOM) da UFPR na linha ‘Comu-
nicação e Cultura’ e do Departamento de Comunicação da mesma 
instituição. Foi vice-diretor da Editora da UFPR entre 2017 e 2019. 
Atua no ensino superior há 22 anos e possui experiência em as-
sessoria de comunicação, produção audiovisual e teatro. É coorde-
nador do Laboratório de Inovação em Neurociência do Consumo 
(SINAPSENSE) da UFPR, onde estuda as relações entre imaginário, 
narrativa, memória, emoção e consumo.

INGARHA MARYA GOMES: Graduada em Letras-inglês e Lite-
ratura de língua inglesa, pós-graduada em Estudos Linguísticos e Li-
terários. Professora de inglês na Escola Assunção de Nossa Senhora.



154

JOÃO EMERSON DA COSTA: Mestre em Educação UFPR. Gra-
duado em Letras (Licenciatura) pela UNINTER, Curitiba, e gradua-
do em Pedagogia (Licenciatura) pela Unibf. Atualmente é professor 
sob regime PSS, pela Secretaria de Educação do Estado do Paraná. 
Professor do quadro próprio do magistério da secretaria de educa-
ção de Curitiba Tem experiência na área de Letras, com o ensino de 
Língua Portuguesa e pedagogia. Autor dos livros: 7 Ponteiras da ver-

dade: uma Odisseia Tapuia; Cultura alimentar da Umbanda vol 1 e 2; Não 

chuta! Porque é macumba (2025). Pesquisador das religiões afro-bra-
sileiras, especialmente a Umbanda. Membro do grupo de pesquisa 
ECCOS - Estudos em Comunicação, Consumo e Sociedade (Linha 
de pesquisa: Consumo, Imaginário e Urbanidades) da Universidade 
Federal do Paraná (UFPR).

JORGE LUÍS DA HORA DE JESUS: Mestre em Comunicação 
pela Universidade Paulista (UNIP); Pós-graduado em Docência e 
Psicopedagogia; Formado na Bahia e em Hotelaria, Cozinha Inter-
nacional e Sommelier pelo SENAC - SP. É Professor e Coordenador 
de Pós-graduação em Cozinha Brasileira no SENAC - SP, Consul-
tor Gastronômico e Participante exclusivo de eventos.

JULIANA DOS SANTOS BARBOSA: Pós-doutorado, doutora e 
mestre em Estudos da Linguagem (UEL). Especialista em Comuni-
cação Organizacional e bacharel em Relações Públicas. Experiência 
de 25 anos em RP tendo atuado como analista de comunicação em 
organizações governamentais e como produtora cultural. Integran-
te da Associação Brasileira de Pesquisadores Negros

MARCELO GARSON BRAULE PINTO: Professor do Departa-
mento e Programa de Pós-Graduação em Comunicação da Univer-
sidade Federal do Paraná e docente do Programa de Pós-Graduação 
em Música da Universidade Estadual do Paraná. Doutor em Socio-
logia pela USP além de Mestre e Bacharel em Comunicação pela 
UFF. É membro do Núcleo de Estudos em Ficção Seriada (NEFICS/
UFPR) e do Grupo de Música e Mediações Culturais (MUSPOP/



155

UFRB), ambos registrados no diretório de grupos do CNPq. Atua 
como editor da Revista Ação Midiática e parecerista de diversos pe-
riódicos. Em seu mestrado estudou música eletrônica e em seu dou-
torado rock brasileiro e Jovem Guarda. Atualmente, está à frente do 
projeto “Cultura Paraense e a cena de música paraense em Curitiba”.

MARCIA COSTA MEYER: Publicidade e Propaganda (UNICEN-
TRO-2013), Tecnologia em Marketing pela Faculdade de Tecno-
logia Internacional (2011), mestrado em Letras (UNICENTRO - 
2018), Pós-graduação em Artes Visuais pelo Senac/Curitiba (2013), 
em Neuropsicologia e Marketing Digital pela Faculdade Metropoli-
tana-SP (2024).  Licenciatura em Letras pela Ítalo São Paulo (2022). 
Doutora em Letras (UNICENTRO - 2025). Foi professora colabo-
radora no departamento de Comunicação da Universidade Estadual 
do Centro-Oeste (2018-2021). Tem experiência na área de Comu-
nicação, com ênfase em Relações Públicas e Propaganda, atuando 
principalmente nos seguintes temas: Literatura brasileira, Publici-
dade, Estudos Culturais, Semiótica, Intersemiótica e Artes visuais. 
Co-fundadora do Laboratório de Estudos Culturais, Identidades e 
Representação (LABECIR).

MAXMILLIAN GOMES SCHREINER: Professor Efetivo da Se-
cretaria de Estado da Educação do Paraná. Atualmente, é discente 
de doutorado no Programa de Pós-Graduação em Letras na Uni-
versidade Estadual do Centro-Oeste. Bolsista CAPES. Integra o La-
boratório de Estudos do Discurso da Unicentro, LEDUNI, no qual 
realiza pesquisas com foco nos temas: discurso, corpo, memória e 
resistência. Membro do GT Estudos Discursivos Foucaultianos da 
Associação Nacional de Pós-Graduação e Pesquisa em Letras e Lin-
guística (ANPOLL) e da Associação Latino-americana de Estudos 
do Discurso (ALED). Licenciado em Letras Português e Literaturas 
de Língua Portuguesa e bacharel em Comunicação Social, com habi-
litação em Publicidade e Propaganda, ambos pela Universidade Es-
tadual do Centro-Oeste. http://lattes.cnpq.br/7065885316754559 



156

NADIA RÉGIA MAFFI NECKEL: Possui graduação em Educação 
Artística (Licenciatura em Artes Cênicas) pela Universidade Fede-
ral de Santa Maria (1998); Especialização em Educação Infantil e 
Anos Iniciais, pela Universidade do Contestado; Mestrado em Ci-
ências da Linguagem pela Universidade do Sul de Santa Catarina 
(UNISUL, 2004) e Doutorado em Linguística pela Universidade 
Estadual de Campinas (UNICAMP, 2010), tendo feito sanduíche na 
Universidad de Buenos Aires, Argentina em 2008. Atualmente é 
docente permanente da Universidade do Sul de Santa Catarina no 
Programa de Pós-Graduação em Ciências da Linguagem. 

ROSIVAL APARECIDO DE OLIVEIRA: Jornalista formado pela 
Faculdade Estácio. E-mail: balnies@icloud.com.

SAULO GOMES THIMÓTEO: Doutor em Letras (Literatura por-
tuguesa) pela Universidade de São Paulo e Professor Associado da 
Universidade Federal da Fronteira Sul (Brasil), com atuação no 
Programas Pós-Graduação em Estudos Linguísticos (PPGEL-UF-
FS) e Letras (PPGL-Unicentro). Atua na área de estudos literários, 
sobretudo nas interações teóricas de conceitos de Mikhail Bakhtin, 
Walter Benjamin e Roland Barthes, em articulação com a adaptação 
de obras literárias para estratégias ludo-literárias. Desde 2017 de-
senvolve o projeto “Adamastor: laboratório de jogos literários” e o 
site www.umprofessorle.com.br, no qual produz podcasts e outras 
atividades de divulgação de leitura literária.



157

A Syntagma Editores é especialista em livros 
acadêmicos. Publique com a gente.

Envie seu e-mail: contatosyntagma@gmail.com

Nossos livros têm acesso livre:

www.syntagmaeditores.com.br/livraria

syntagma



158


